

 $\mathbf{X}$ 

## محمد محفوظ

إصـــدار المركـز الإسـلامـي الثقـافـي مجمـع الإمامين الحسنـين (ع)



#### المركز الإسلامي الثقافي

لبنان\_حارة حريك\_مجمع الإمامين الحسنين ﷺ هاتف: ۰۰ /٥٤/ ۰۱ ـ ۰۱ /٥٤٤ / ۰۱ خليوي: ۰۳ /٥٦٥ / ۰۳

#### البريد الإلكتروني

info@tawasolonline.net info@fadlullahlibrary.com

#### المواقع الإلكترونية ـ المركز الإسلامي الثقافي

www.tawasolonline.net www.fadlullahlibrary.com youtube/tawasolonline

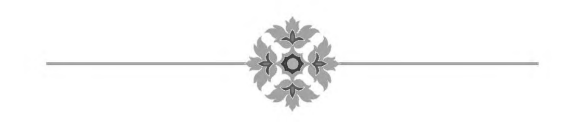
#### Facebook:

مكتبة العلّامة المرجع السيّد فضل الله العامة تواصل أون لاين

# **التسامح** وقضايا العيش المشترك

محمد محفوظ

**المركز الإسلامي الثقافي** مجمع الإمامين الحسنين (ع) لبنان - حارة حريك



المقدّمة

والله الموفّق والمسدّد





التسامح وقضايا العيش المشترك

ثمّة حقيقة أساسية ينبغي إدراكها بعمق، وهي أنّنا لا نمتلك حلولاً سحرية لمشاكلنا وتحدّياتنا التي تعصف بواقعنا على أكثر من صعيد ومستوى. وذلك لأنّ هذه التحدّيات والمشاكل كثيرة ومتداخلة ومركّبة ومعقّدة في آن. بحيث لا يستطيع أيّ طرف مهما أوتي من قدرة أو قوّة، أن يعالجها دفعة واحدة. وإنّما هي بحاجة إلى خطة ومشروع متكامل لمعالجة هذه المشاكل والتحدّيات.

وما نقوله هذا ليس هروباً من التحدّيات أو جَلْداً للـذات، أو خضوعاً لإكراهات الواقع، وإنّما لمعرفة طبيعة الواقع الذي نعيشه، واختيار الوسائل المناسبة لمعالجته.

ومشروع التسامح والعيش المشترك في مجتمعاتنا وأوطاننا، لا يخرج عن هذا النطاق والسياق. فهو الإمكانية الوحيدة التي تمكّننا من ضبط اختلافاتنا وتبايناتنا الداخلية بكلّ عناوينها ويافطاتها.

لأنّ استمرار تَفَجُّر الاختلافات والتباينات بشكل أُفقي وعمودي، يهدّد النسيج الاجتماعي بأسره، ويُدخِل كلّ أوطاننا العربية والإسلامية في أتون الفتن والحروب. ولا ضبط لهذه الاختلافات والتباينات، إلاّ بسيادة ثقافة التسامح وضرورات العيش المشترك، والتي هي العدالة والاحترام المتبادل وصيانة



حقوق الإنسان. وَحْدَها هذه الثقافة ومقتضياتها ومتوالياتها، هي القادرة على وقف الانهيارات الاجتماعية والسياسية، وهي التي تتمكّن من إزالة أو محاصرة الاحتقانات التي تغذّي مظاهر التوتر والعنف في المجتمع.

وأدرك سلفاً أنَّ هذه الرؤية والمعالجة، ليست سحرية، وليست قادرة على استيعاب كلَّ المشاكل والتوتِّرات، ولكنها في تقديرنا المدخل الضروري الذي يجعلنا جميعاً نواجه المشاكل برؤية واضحة وصريحة. لأنَّها ـ أي الرؤية ـ هي التي ستوفِّر لنا الفهم الدقيق للمشاكل والسبل المناسبة للتعامل معها، كخطوة أولى في مشروع معالجتها.

فالاستقرار السياسي والاجتماعي في أوطاننا، لا يتأتّى اليوم من خلال حماية النزعات المذهبية والقومية المتطرّفة. لأنّ هذه النزعات هي التي تدمّر النسيج الاجتماعي والوطني، وهي التي تخلق الكانتونات الضيّقة التي تحمي ذاتها بمعاداة محيطها. لذلك فإنّنا اليوم بحاجة إلى التسامح الذي يقودنا إلى احترام الآخر وجوداً ورأياً وحقوقاً، وهو الذي يعيد بناء رؤية عقلانية في التعامل مع أفكارنا ومعتقداتنا وإلى العيش المشترك والذي يعني في حدوده الدنيا أنَّ المجتمعات والأوطان تسع الجميع وأنّ المطلوب ليس محاربة الآخر في أفكاره ووجوده الانيا معاً.

وهذا الكتاب، هو محاولة لبلورة خيار ومشروع التسامح والعيش المشترك. والذي أرجو أن أكون قد وُفّقت لإضافة شيء في هذا المضمار.

والله نسأل التوفيق والسداد. إنَّه نِعم المولى ونِعم النصير.

محمد محفوظ مدر مركز آفاق للدراسات والبحوث بسيهات ـ السعودية





التسامح وآفاق السلم الأهلي

عديدة هي المفردات والمصطلحات المتداولة اليوم، التي تحتاج إلى تحديد دقيق لمعانيها ومداليلها. وذلك لأنّ استخدام هذه المصطلحات دون ضبط المعنى الحقيقي لها، يساهم في تشويه هذا المصطلح على مستوى المضمون، كما أنّه يجعله عُرْضة للتوظيف الأيديولوجي المتعسّف. لذلك فإنّ تحديد معنى المصطلحات والمفردات المتداولة، يساهم في خلق الوعي الاجتماعي السليم لها.

ومن هذه المصطلحات التي تحتاج إلى تحديد معناها الدقيق وضبط مضمونها الفلسفي والأخلاقي والاجتماعي، مصطلح التسامح.. حيث إنّ هذا المصطلح متداول اليوم في كلّ البيئات الأيديولوجية، ويتمّ التعامل مع هذه المقولة ولوازمها الثقافية والسياسية، باعتبارها ثابتة من ثوابت المجتمعات المتقدّمة.. لذلك وبعيداً عن المضاربات الفكرية والتوظيفات الأيديولوجية المتعسّفة، نحن بحاجة إلى ضبط المعنى الجوهري لهذا المصطلح، وتحديد مضمونه وجذوره الفلسفية والمعرفية، وبيان موقعه في شُلّم القيم والمبادئ الاجتماعية.

ولا شــكّ أنّ إصرار مختلف المواقع الأيديولوجية على استخدام هـذا المصطلح دليل على غياب مضمونه عن واقع العالَمين العربي والإسلامي.. إذ



إنّ العديد من الظواهر السياسية والثقافية والمجتمعيّة، تؤكّد بشكل أو بآخرَ على خلوّ الساحة العربية والإسلامية من مقتضيات ولوازم هذه القيمة.

### في معنى التسامح

وقبل الدخول في معنى التسامح في الفضاء العربي والإسلامي، من الأهمية إلقاء نظرة سريعة على حركة تطوّر هذا المصطلح في الفضاء المعرفي والسياسي الغربي.. ففي التجربة الغربية ارتبطت مقولة التسامح بالمسألة الدينية، إذ اعتُبرت من قِبل الفيلسوف (جون لوك) بوصفها الحلّ العقلاني الوحيد لمشكلة الخلافات التي نشأت داخل المسيحية، التي هي الدين الرئيسي في الثقافة العربية. ومع تطوّر الحياة السياسية والمجتمعية في الغرب، بدأ ينظر إلى التسامح على حدّ تعبير (سمير الخليل)<sup>(۱)</sup> باعتباره العمود الفقري لليبرالية بوصف هذه الأخيرة فلسفة عامة للجماعة البشرية، كما بوصفها شعوراً يُحسّ تُجاه الجماعات الأخيرة. في الغرب اليوم يُنظَر إلى التسامح على أنّه سياسي وعرقي وإثني وقومي واجتماعي وجنسي. وهو يتّخذ بصورة عامة شكل تحمّل مُتَنامٍ، يشمل حيّزاً متزايد المساحة للفروقات بين الكائنات البشرية.

وبالتالي فـإنَّ التسـامح وَفْـق التجربـة الغربية والفكـر الغربـي المعاصر، هي الإجابـة المطلوبـة الغربية آنـذاك.. فالاختلافات قادت في فترة مـن الفترات إلى التعصّب والانكفاء والعزلة، ودفع المجتمع الغربي ثمن ذلك.

وفي إطار البحث عن حلول فلسفية ومعرفية ومجتمعية للاختلافات التي كانت تعصف بالمجتمعات الغربية، تمَّ نَحْتُ وبلورةُ مفهوم التسامح كإجابة

<sup>(</sup>١) سمير الخليل وآخرون، التسامح بين شرق وغرب ـ دراسات في التعايش والقبول بالآخر، ص١٨، دار الساقي، الطبعة الأولى، بيروت ١٩٩٢م.



بديلة للاختلافات العقدية والسياسية.. فالاختلافات تقتضى التسامح وهو مسؤولية حضارية وواحد من حقوق الإنسان. فحينما تسود الكراهية لأسباب وعوامل دينية أو سياسية أو اجتماعية أو اقتصادية، يكون التسامح هو الحلّ الذي تُبِرزه التجربة الغربية للتعامل مع دوافع الكراهية.. وعلى ضوء ذلك تكون قيمة التسامح، هي لمعالجة مشاكل الاختلافات الإنسانية، التي قد تقود إلى شيوع ظاهرة الكراهية والعنف، وبالتالي فإنَّ التسامح فضيلة أخلاقية، وضرورة سياسية ومجتمعية، وسبيل لضبط الاختلافات وإدارتها. وفي الدائرة الإسلامية لم أجد من خلال بحثى في النصوص الإسلامية مفردة (التسامح)، وإنَّما الموجود بعض المفردات الأخرى التي تقترب في المضمون من مفردة التسامح .. ففي النصوص الإسلامية استخدام للمفردات التالية (المداراة - الرفق - السماحة -اليسر والتيسير) وكلّها مفردات تتقارب في مضمونها وجوهرها من المضمون المتداول لمصطلح التسامح .. الذي يعنى على المستوى الفعلى التوليف بين الاعتراض والقبول. . فليس كلِّ ما ترفضه عقلياً أو تناقضه معتقديّاً، تمارس بحقَّه القطيعة والحرب، وإنّما المطلوب التسامح، الذي يحتضن في جوهره الاعتراض والقبول في آن واحد..

ولهذه القيمة في التجربة الإنسانية، جذور فلسفية ومعرفية، وهي التي تؤسّس لهـذه الضـرورة الاجتماعيـة. وبإمكاننا أن نحـدّد الجـذور الفلسـفية والمعرفية لمفهوم التسامح في النقاط التالية:

يعترف الإسلام بالحقوق الشخصية لكلّ فرد من أفراد المجتمع، ولا يجيز أيّ ممارسة تفضي إلى انتهاك هذه الحقوق والخصوصيّات.. ولا ريب أنّه يترتّب على ذلك على الصعيد الواقعي، الكثير من نقاط الاختلاف والتمايز بين البشر، ولكن هذا الاختلاف لا يؤسّس للقطيعة والجفاء والتباعد، وإنّما يؤسّس للمداراة



والتسامح مع المختلف، لا بمعنى الاستهتار بالقيم أو الفرار من المسؤولية، وإنّما بمعنى الرّفق والمداراة، وتضمين مقولة الهداية معنى المحبّة والإشفاق.

فالتسامح لا يعني بأيّ حال من الأحوال، التنازل عن المعتقد أو الخضوع لمبدأ المساومة والتنازل، وإنّما يعني القبول بالآخر والتعامل معه على أُسس العدالة والمساواة بصرف النظر عن أفكاره وقناعاته الأخرى.

إنّ الحقيقة الكاملة والناجزة، لا يمكن الوصول إليها دفعة واحدة، وإنّما هي بحاجة إلى فعل تراكمي يستفيد من كلّ العقول والجهود والطاقات الإنسانية. لذلك من الأخطاء الفادحة والقاتلة التعامل مع القناعات الإنسانية بوصفها حقائق جزميّة ومطلقة. وذلك لأنّ هذا التعامل، هو الذي يؤسّس للدوغمائية التي ترى في قناعتها الحقيقية المطلقة، فتمارس على ضوء ذلك التشدّد والتطرّف على قاعدة امتلاك الحقيقة المطلقة.

وعلى اعتبار أنّنا كبشر لا نمتلك هذه الحقيقة المطلقة، وإنّما هي موزّعة بين البشر، و تحتاج إلى إنصات و تواصل مستمر بينهم، لذلك فإنّ التسامح هو الخيار السليم الذي ينبغي أن يتمَّ التعامل به.

إنَّ المنظومة الأخلاقية التي شرّعها الدين الإسلامي من قبيل الرِّفق والإيثار والعفو والإحسان والمداراة والقول الحسن والأُلفة والأمانة، وحثَّ المؤمنين به إلى الالتزام بها وجعلها سِمة شخصيّتهم الخاصة والعامة. كلّها تقتضي الالتزام بمضمون مبدأ التسامح. بمعنى أنَّ تجسيد المنظومة الأخلاقية على المستويين الفردي والاجتماعي، يفضي لا محالة إلى شيوع حالة التسامح في المحيط الاجتماعي. فالمداراة تقتضي القبول بالآخر، واليسر والتيسير يتطلّبان التعايش مع الآخرين، وحتى لو اختلفت معهم في القناعات والتوجّهات. والرِّفق يتطلّب توطين النفس على التعامل الحضاري مع الآخرين، حتّى ولو توفرت أسباب



الاختـلاف والتمايـز معهم. ولذلـك نجد أنَّ الذِّكـر الحكيم، يرشـدنا إلى حقيقة أساسية وهي:

إِنَّ حُسْن الْخُلُق والتعامل الأخلاقي والحضاري مع الآخرين، قد يحوّلهم من موقع العداوة والخصومة إلى موقع الولاء والانسجام. إذ يقول تبارك وتعالى: ﴿وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ [فصلت: ٣٤].

وجاء في تفسير قوله تعالى: ﴿و**َقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً**﴾ [البقرة:٨٣] أي للناس كلَّهـم مؤمنهـم ومخالفهـم، أمّا المؤمنون فيبسط لهـم وجهه، وأمّا المخالفون فيكلّمهم بالمداراة لاجتذابهم إلى الإيمان، فإنّه بأيسـر من ذلك يكفّ شـرورهم عن نفسه، وعن إخوانه المؤمنين.

ويمتدح الباري عزّ وجلّ أولئك النفر الذين يتجاوزون مصالحهم الخاصة من أجل المصلحة العامة، ويؤثرون الآخرين على أنفسهم. إذ قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّ وُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِ هِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩]، ويأمر الله تعالى عباده بالعدل والإحسان في كلّ أحوالهم وأطوار حياتهم. إذ يقول عزّ من قائل عباده بالعدل والإحسان والإحسان وإيتاء ذي القُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩]. ومن خلال هـ ذه المنظومة القِيَميّة والأخلاقية، نرى أنَّ المطلوب من الإنسان المسلم دائماً وأبداً وفي كلّ أحواله وأوضاعه، أن يلترم بمقتضيات التسامح ومتطلبات العدالة.



العدالة والتسامح أيّة علاقة ؟

والحاضن الأكبر لمجموع الفضائل الأخلاقية والتي تنسجم في مضمونها مع مضمون مقولة التسامح، هو قيمة العدالة فهي روح الإسلام ومنطقه في كلّ المجالات والحقول.. فالدين الإسلامي، هو دين الفطرة، لذلك فإنَّ توجيهاته ونُظمَه وآدابه وأحكامـه كلُّها تدعو إلى العـدل والعدالة. وعلى ضوء هذا نصل إلى حقيقة أساسية مُفادها، أنَّ مقولة التسامح في الإطار الإسلامي، ليست مرجعية نهائية، وذلك لأنَّها ليست قيمة كافية لإعادة بناء الأخلاقيات الإنسانية المناسبة لتحقيق السلم بين البشر. والمرجعية النهائية التي يثبتها الإطار الإسلامي، هي مرجعية العدل والعدالة. وذلك لأنَّ التسامح مع ما يختـزن من فضائلَ وعناصرَ إيجابية، إلاَّ أنَّه يبقى، رغم كلَّ شـيء قيمة سلبية، أعنى: مبنيَّة على عدم رفض الآخر، أو على الحياد تُجاه المختلف، أو إذا شئنا على رفض العدوان. إنَّ مثل هذا المشروع يحتاج إلى أخلاقيات إيجابية تعمل على التقريب بين الجماعات والتفاعل فيما بينها. وسوف تزداد الحاجة إلى العدالة أو إلى تحقيق المشاركة في الثروات الإنسانية من قِبَل الجميع، بقدر ما يتقدّم مسار الاندماج والتوحيد العالمي الذي تقوده العولمة الزاحفة وتتفاقم الهُوّة التي تفصل بين الجماعات على المستويات الاقتصادية والسياسية والثقافية، أي بقدر ما تتفاقم الهُوّة الحضارية.

فلا صيانة لمقدّسات الإنسان، ولا محافظة لمكتسباته المادية والمعنوية، بدون عدالة، تصون كلّ المكتسبات والمنجزات، وتحول دون التعدّي والعدوان.

فالعدالية كقيمية ومقتضيات ولوازمَ، هي التي تقود الإنسيان إلى تجاوز كلَّ الأنانيات، وتخطَّي كلَّ العصبيات التي تفضي إلى العسف والجور .

والالتزام بمتطلّبات التسامح، هو جسر العبور إلى قيمة العدالة المطلوبة في كلّ الأحوال والظروف.



التسامح والمسؤولية الاجتماعية

ثمّة دوافع ومتطلّبات عديدة، ساهمت في بلورة الحاجة إلى مفاهيمَ وقيم وثقافات، تساهم في زيادة وتيرة التفاهم بين الأمم والشعوب، وتؤسّس لعلاقة سلمية وبعيدة عن خيارات القطيعة والصِّدام والحروب المفتوحة. فكلّما توسّعت المسافة بين الشعوب والأُمم، ازدادت الحاجة إلى أُطر ومبادرات تَحُول دون أن تتحوّل هذه المسافة إلى سبب للصراع والصدام.. ولهذا نجد أنّه على مستوى التجارب الإنسانية أنّه من رَحِم التعصّب الديني والقومي والعرقي تبلورت أفكار التسامح والتعايش، ومن تداعيات الحروب وأهو الها الكبرى نضجت مفاهيم المحبّة والحوار وقبول الآخر كَجُزء لا يتجزّاً من الذات والوجود.

ولكنّ التحدّي الحقيقي الذي يواجه الإنسانية اليوم هو: كيف نجعل من هذه المفاهيم والقيم التي تجسّر العلاقة بين الأُمم والشعوب، وتضبط حالات التنوّع والاختلاف قِيَماً حاكمة وسائدة ليس على مستوى النُّخب والأُطر الضيّقة، وإنّما تشكّل تياراً مجتمعياً قويّاً، تتجاوز من خلاله كلّ محاولات التزييف والحصار. ويبدو من نظام العلاقات الدولية السائدة، والجهود العالمية المبذولة لعلاج الكثير من المشكلات العالقة والمزمنة في الإطار الإنساني، أنّ العالَم اليوم لا والازدواجيّة في المعاهيم على أُسس سليمة، لذلك تبرز حالة الكيل بمكيالين إنّه في الكثير من الحالات يتم التعامل مع هذه المفاهيم على الدولي ومحدّدة.

إنَّ هـذه القيـم والمفاهيـم الإنسـانية والأخلاقية، هـي من المسـاحات الهامة المشـتركة بين الإنسانية، بل هي من صلب الاجتماع الإنساني.. بمعنى أنَّ غياب



هذه المفاهيم والقيم على مسـتوى الواقع، يحوّل الوجود البشـري إلى غابة مليئة بالوحوش والتجاوزات بكلّ صورها وأشكالها.

ولعلَّنا لا نجانب الحقيقة حين القول: إنَّ الكثير من المشاكل والأزمات التي تعانى منها المجتمعات الإنسانية سواء على صعيدها الداخلي أو على صعيد علاقاتها مع المجتمعات الأخرى، هي من جرّاء غياب العدالة وأنظمتها ومتطلّباتها في نظام العلاقة على المستويين الداخلي والخارجي. والفصام النكد بين النظر والعمل، بين القول والفعل فاقم من هذه الأزمات والمشكلات. فلا أحمد على المستوى النظري والتجريمدي يكره العدل أو يتّخذ من لوازمه موقفاً سلبياً، ولكن على المستوى الواقعي والفعلي تمارس كلِّ الأعمال والممارسات المناقضة لهذه القيمة. وبفعل هذا الفصام والازدواجية لم نتمكّن كشعوب عربية وإسلامية من الانعتاق من أُسر التخلُّف والانحطاط، ولم نتمكَّن من تجاوز المحن الكبرى التي تواجهنا. وذلك لأنَّ التقدَّم والقدرة على تجاوز المحن، بحاجيةٍ إلى طاقة تدمج بين النظر والعمل وتجعل الإيمان معطي عملياً، مفعماً بالحيوية والفعالية .. وعلى هذا فإنَّ المجتمع بكلَّ شرائحه وفئاته، يتحمَّل مسـؤولية كبرى تُجاه توطيد حقائق التسامح في المحيط الاجتماعي، وذلك لأنّ سيادة القيم المناقضة للتسامح، تهدّد استقرار المجتمع ووحدته وكلّ مكاسبه التاريخيّة والراهنة. . لذلك فإنّ توطيد حقائق التسامح في المحيط الاجتماعي، هـ و في حقيقته دفاع عن راهن المجتمع ومستقبله. من هنا فإنَّ هذه المسـ وولية، مسؤولية عامة وتستوعب جميع الشرائح والفئات. حيث تسعى كلُّ شريحة من موقعها وعلاقاتها أن تجذّر مستوى التفاهم والتعارف بين أبناء المجتمع الواحد، وتؤسّس لحقائق التسامح كوسيلة مجتمعية وحضارية في إدارة الفوارق والتمايزات المتوفرة في المجتمع الواحد. فإذا كانت الوحدة مطلباً إسلامياً



وحضارياً، إذ قال تعالى: ﴿ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا ﴾ [الشورى: ١٣]. فإنّ الاختلاف هو من الأمور الطبيعية في حياة الإنسان عبر التاريخ، وحقيقة إنسانية عميقة لا يمكن نكرانها. وهنا نصل إلى مربط الفرس، حيث إنّ الوحدة لا تعني غياب الاختلافات لأنّها من جِبلَّة البشر. ولعلَّنا نرتكب خطيئة تاريخية كبرى، حينما نساوي بين الوحدة والتوحيد القسري بين البشر.

وإنَّ المطلوب هو إعادة النظر في مفاهيم الوحدة والاختلاف. حيث إنَّ الوصول إلى حقيقية الوحدة في المجتمع، تتطلّب احترام الاختلافات وإدارتها بعقليّة حضارية ومنفتحة، حتى تتراكم عن طريق هذه الإدارة الحضارية حقائقُ الوحدة القائمة على احترام كلّ الخصوصيات الثقافية والاجتماعية.. فالوحدة لا تُبنى على أنقاض الخصوصيات، وإنّما احترام هذه الخصوصيات وإدارتها وَفْق نسق حضاري – تعدّدي هو الذي يوصلنا إلى الأُلفة والوحدة.

فالوحدة مهما كان شكلها أو مستواها، لا تُبنى حينما نغرس بذور العداوة والكراهيةَ والخصومة. إنّ هذه الوقائع تزيد من التشظّي والانقسام، وتباعِد بين المجتمع وحقائق الوحدة.

وإنَّ التحليل العميق لمسار الوحدة في المجتمعات الإنسانية، يوصلنا إلى قناعة أساسية ألا وهي، أنَّ التسامح والقبول القانوني والاجتماعي بتعدَّد الآراء والأفكار والتعبيرات، هو الذي يقود إلى تراكم تقاليد الألفة والاتحاد، وتجاوز كلَّ الإحن والأحقاد في المجتمعات الإنسانية.. فالتسامح تُجَاه القناعات والأفكار والآراء، لا يقود إلى الفوضى والتشتُّت. وإنّما الذي يقود إلى هذا، هو التعامل مع مطالب الوحدة بعيداً عن حقائق التاريخ والمجتمع.



التسامح طريق الوحدة

وعليه، فإنّ السعي إلى الوحدة، يقتضي إرساء معالم التسامح والقبول بالآخر وجوداً ورأياً. وذلك لأنّ هذه المعالم هي التي تزيد من فرص التضامن الداخلي، وهي التي تُعلي من شأن الانسجام والائتلاف، وهي التي ترعى وتحتضن كلّ وقائع الوحدة في الوسط الاجتماعي. فالإكراه لا يقود إلى الإيمان، كما أنّ نفي الخصوصيات لا يقود إلى الوحدة. لذلك نجد الله سبحانه وتعالى، يحذّر من ممارسة الإكراه لحمل الناس على الإيمان. إذ يقول الحق: ﴿ أَفَأَنتَ تُكُرهُ النَّاسَ محطّوراً في الإسلام، فمن باب أولى أن يكون الحمل على ما كان ظنياً، أو كان محظوراً في الإسلام، فمن باب أولى أن يكون الحمل على ما كان ظنياً، أو كان مورد اجتهاد ونظر منهياً عنه باعتباره تسلّطاً وقهراً. لذلك فإنّ تسعير البغضاء وتنمية الأحقاد، يُعدُّ من عوامل الهدم الأساسية لأيّ كيان اجتماعي.

وفي إطار العمل على بلورة المسؤولية الاجتماعية تُجَاه قيم التسامح والتضامن ونبذ الكراهية، نؤكّد على النقاط التالية:

إنّ التسامح كحقيقة اجتماعية، لا يمكن أن تتجسّد بدون تطوير الثقافة المجتمعية التي تحتضن كلّ معالِم وحقائق هذه القيمة. وبالتالي فإنّ المسؤولية الاجتماعية الأولى، هي العمل على تطوير ثقافة الحريّة والتواصل وحقوق الإنسان ونبذ العنف والإقصاء والمفاصلة الشعورية بين أبناء المجتمع الواحد. فلكي يُينى التسامح الاجتماعي وتسود علاقات المحبّة والألفة وحسن الظنّ صفوف المجتمع، نحن بحاجة أن نُعليَ من شأن الثقافة والمعرفة القادرة على استيعاب الجميع بتنوّعاتهم واختلافاتهم الاجتماعية والفكرية. وهـذا بطبيعة الحال، يتطلّب ممارسة قطيعة معرفية واجتماعية مع كلّ ثقافة تشرّع لممارسة العنف والتعصُّب، أو تبرّر لمعتنقها ممارسة النبذ والإقصاء مع الآخرين،



فالتسامح الاجتماعي لا ينمو ويتجذّر إلاّ في بيئة تقبل التعدُّد والاختلاف، وتمارس الانفتاح الفكري والمعرفي، وتطلق سراح الرأي للتعبير والنقد.. فلكي نحقّق التسامح، نحن بحاجة أن ننبذ من واقعنا كلّ أشكال التعصّب وممارسة العنف.. حيث إنّه لا يمكن أن تتجسّد معالِم التسامح في مجتمع تسوده ثقافة تدفع إلى الانغلاق والتعصّب وممارسة العنف تُجاه المخالفين. إنّ التسامح بحاجة إلى ثقافة مجتمعية جديدة، قوامها القبول بالآخر المختلف والتعامل معه على أُسس حضارية تنسجم وقيم المساواة والعدل.

بناء وتعزيز أُطر ومؤسسات التفاهم بين مختلف شرائح المجتمع، وذلك لأنّ الكثير من أنماط العداء والخصومة، ليست وليدة الاختلاف المحض، وإنّما هي من جرّاء غياب أُطر ومؤسسات للتفاهم والحوار المباشر. فالجفاء والتباعد المتبادل، يساهم في توسيع شقّة الخلاف وتباين وجهات النظر. لذلك من الأهمية بمكان ومن أجل إرساء معالِم التسامح في الوسط الاجتماعي، العمل على تطوير خيار التفاهم والحوار المباشر بين مختلف الفرقاء. صحيح أنّ التفاهم لا يُنهي الاختلافات الإنسانية، ولكنّه بالتأكيد يمنع تأجّجها وتحوّلها إلى مصدر لممارسة العنف والتطرّف، وفي ذات الوقت يبقيها في حدودها الطبيعية.

فالتفاهم بين مختلف الآراء والتعبيرات، هو الذي يعمّق من خيار التسامح في المجتمع. والتفاهم الذي نقصده هنا لا يعني تطابق وجهات نظر الجميع حول مختلف القضايا والأمور، لأنّ ذلك مستحيل من الناحية الطبيعية والواقعية. وإنّما يعني وجود الاختلافات التي يمكن إدارتها وحلّها بوسائل لا نمطيّة، وبعيدة عن ممارسة العنف والعسف. ونحن هنا لا نلغي جدليّة الصراع الاجتماعي، وإنّما نلغي فقط أداة خطيرة من أدواته. ومن ثمّ يمكننا القول: إنّ إشاعة أجواء السِّلم والتسامح والقبول بالآخر وجوداً ورأياً، هو السلاح الفعّال للقضاء على



ظاهرة العنف البشري. فتوطيد أُسس التفاهم في المحيط الاجتماعي، هو الذي يبلور آداب و أخلاقيات وضوابط الاختلاف، كما أنّه يوفّر لنا جميعاً الأسباب الموضوعية للدنو والقرب من الحقيقة، ويجعلنا نتعلّم من بعضنا البعض على مختلف المستويات.

وفي هذا الإطار لابدّ من الإدراك، أنّ من المهم أن نلتزم بقاعدة الفهم قبل التفاهم.. بمعنى أن يسعى كل طرف إلى أن يفهم وجهة النظر الأخرى كما هي وبدون زيادة أو نقيصة. وبدون الدخول في متاهات التشويه وحرب الشائعات والأوراق الصفراء.

إنَّ الالتـزام بهذه القاعدة الذهبية، هو الذي يجعل المجتمع يبدع أُسسـاً وأُطراً للتفاهم بشكل مستديم. وبذلك تتراكم الخبرة الحضارية للمجتمع، وتزداد أُسس وقواعد التسامح في المحيط الاجتماعي.

فالمسؤولية الاجتماعية تتجسّد في توطيد أركان ثقافة الحوار والتواصل والتسامح والسلم، والقيام ببناء الأُطر والمؤسسات التي تُعنى بشؤون التفاهم بين مختلف الفئات والشرائح في المجتمع.

وخلاصة الأمر: إنّنا بحاجة إلى مجتمع جديد، يتجاوز في علاقاته وأنظمته الداخلية، تلك القواعد التي ساهمت بشكل أو بآخرَ في تفاقم الأزمات، وازدياد المآزق، ووصولنا جميعاً إلى طريق مسدود.. وَحْدَه المجتمع الجديد الذي يتمكّن من تجاوز محن الراهن وبناء المستقبل على أُسس حضارية وإنسانيّة.

نحو عقد اجتماعي جديد

في ظلَّ الخلافات والنزاعات السياسية والاقتصادية والاجتماعية، التي تنتاب العديد من مناطق العالَم الإنساني.



من الضروري أن نتساءل: كيف لنا في هذا الجوّ المحموم، أن نبدع ثقافة حوارية، تساهم في تطوّرنا الروحي والإنساني والحضاري.. كيف لنا أن نطوّر ثقافة البناء والإصلاح في عالَم يمور بالخلافات والنزعات والحروب.

ونحن حينما نتساءل هذه الأسئلة المحورية، لا نجنح إلى الخيال والتمنّي، ولا نتجاوز المعطيات الواقعية، وإنّما نرى أنّ الخروج من نفق الحروب والنزاعات ومتوالياتهما النفسية والاجتماعية والسياسية، لا يتمّ إلاّ بتوطيد أركان ثقافة الإصلاح والحوار والتوازن.

و لا بدّ من إدراك أنّ هذه الثقافة، ليست حلاً سحرياً للمشكلات والأزمات، وإنّما هي الخطوة الأولى لعلاج المشكلات بشكل صحيح وسليم.

فالعنف المستشري في حياتنا السياسية والاجتماعية والثقافية، لا يمكن مقابلته بالعنف، لأنّ هذا يُدخِل الجميع في أتون العنف و متو الياته الخطيرة، ولكن نقابله بالمزيد من الحوار والإصلاح في أوضاعنا السياسية والاجتماعية والاقتصادية. بمعنى العمل على تطوير وتحسين الحالة السياسية والاجتماعية والاقتصادية، التي تساهم بشكل أو بآخرَ في تغذية قوافل العنف والقتل والتطرّف بالمزيد من الأفكار والتبريرات والمسوّغات.

وإنّ طبيعة التطورات الاستراتيجيّة والأحداث السياسية التي تمرّ بها المنطقة، تتّجه إلى تأكيد حقيقة أساسية في المشهد السياسي للمنطقة وهي: أنّ النخبة أو الفئة ـ سواء كانت حاكمة أو محكومة ـ التي تربط مصيرها بخارج حدود الوطن، فإنّ هذا لا يفضي إلاّ إلى المزيد من الإرباك والتدهور، حيث إنّ الارتباط الهيكلي بخارج الحدود، سيزيد من فرص استخدام القهر والقوّة لفرض الخيارات وجبر النقص في العلاقات الداخلية من جرّاء الارتهان للأجنبي.



وهذا يقود إلى تنامي مشاعر العداء والخيبة لكلّ ما يجري في الساحة العربية، وستشهد المنطقة من جرّاء ذلك حالةً من عدم الاستقرار والقلق والخوف، كما سيتفاقم العنف الرمزي والمادي، لأنّ القهر والظلم والإذلال ينبوع دائم للإرهاب والعنف وعدم الاستقرار.

وهـذا يدفعنا إلـى الاعتقاد الجازم، أنَّ الاسـتقرار السياسـي الحقيقي والدائم في فضائنا العربي والإسـلامي لا يتأتّى من حالة الارتهان للأجنبي أو الانسـجام المطلق مع استراتيجيّاته وخياراته الإقليمية والدولية. بل إنَّ هذه الحالة، تزيد من فرص انهيار الاستقرار وتفاقم من حالات اختراق الأمن الوطني والقومي.

لذلك فإنّه يخطئ من يتصوّر أنّ بوابة الاستقرار السياسي والاقتصادي والاجتماعي في مجتمعاتنا، هي الخضوع لرهانات الأجنبي وخياراته في الغطرسة والهيمنة.

فالتجارب السياسية تثبت أنَّ الارتهان للأجنبي، لا يجلب إلاَّ المزيد من الصعوبات وسخط المجتمعات وفقدان ثقتها وإيمانها بنخبتها السياسية والاقتصادية.

أولوية المصالحة الداخلية

وفي ظلَّ الأوضاع الراهنة تزداد مخاطر الارتهان للأجنبي على مختلف المستويات. ويبقى في تقديرنا خيار تنمية مشروع المصالحة الداخلية في الفضاء السياسي والاجتماعي العربي. إذ إنّنا لا يمكن أن نحقّق الأمن والاستقرار إلاّ على قاعدة المصالحة الداخلية في المجتمعات العربية بين مختلف المكونات والتعبيرات.

مصالحة بين السلطة والمجتمع، بين النُّخب السياسية والثقافية والاقتصادية،



بيـن المكوّنـات والتوجّهـات الدينيـة والقوميـة، بحيث يتوفّر مُنـاخ جديد يزيد مـن فرص الوفـاق والتوافـق، ويقلّل من إمكانيـة الصدام والصـراع المفتوح بين الخيارات المتوفرة في الساحة.

إنّنا جميعاً نُخَباً ومجتمعات، لا نمتلك القدرة الحقيقية لإنجاز حلول جذرية لأزماتنا ومشكلاتنا، واستمرار أوضاعنا وأحوالنا على حالها، سيفاقم من الأزمات وسيوصلنا جميعاً إلى شفير الهاوية.

لذلك وفي ظلّ أحوالنا المتردّية والتحدّيات والمخاطر الكبرى التي تواجهنا من مختلف المواقع، وغياب القدرة الحقيقية لدينا جميعاً للانعتاق الجذري من هذه الاختناقات، لذلك كلّه لا يبقى أمامنا كحكومات وشعوب إلاّ أن نلتفت لبعضنا البعض، ونعمل بوعي وإحساس عميق بالمسؤولية لإطلاق مشروع مصالحة سياسية واجتماعية بين مختلف مكوّنات المجتمع، حتى نتمكّن من الخروج من هذه الدائرة الجهنميّة التي تراكم المخاطر وتكثّف من التحدّيات وتزيدنا ضعفاً وتراجعاً وانتكاساً. فالتطورات السياسية تؤكّد أنّ المجال العربي بأسره عاجزٌ عن حماية ذاته والدفاع عن أمنه الوطني والقومي، وأنّ المشروع ولن تستطيع الخُطب الرنّانة أو الشعارات الصارخة أن تغيّر من أحوالنا وأوضاعنا وتُزيدل عن كاهلنا حالة العجز المطبق التي كلّفتنا ولا زالت الكثير من الخسائر وتُزيدل عن كاهلنا حالة العجز المطبق التي كلّفتنا ولا زالت الكثير من الخسائر وتُزيدل عن كاهلنا حالة العجز المطبق التي كلّفتنا ولا زالت الكثير من الخسائر وتُزيدل عن كاهلنا حالة العجز المطبق التي كلّفتنا ولا زالت الكثير من الخسائر وتُزيدل عن كاهلنا حالة العجز المطبق التي كلّفتنا ولا زالت الكثير من الخسائر وتُزيدل عن كاهلنا حالة العرار الأوضاع الداخلية في البلدان العربية على حالها،

وهـذا ينـذر بحدوث كـوارث سياسـيةٍ واقتصاديـة واجتماعية فـي العديد من المناطق والبلدان.

لذلك لاخيار حقيقي أمامنا إلآ مصالحة أنفسنا وإعادة بناء عقد سياسي



واجتماعي جديد على المستويّين الوطني والقومي، حتى نتمكّن من توفير شروط الخروج والانعتاق من هذه الأزمات الخانقة والتي تهدّد وجودنا ومستقبلنا كلّه. فلا أحد في العالَم العربي كلّه يتحمّل اليوم الانتقال من خسارة إلى أخرى، ومن نكسة إلى نكسة أخرى أشدّ منها وطأة وخطراً وتأثيراً على الحاضر والمستقبل. ففي ظلّ الأوضاع الحالية ازدادت الأمة معاناة وتراجعاً، وفي ظلّ النظام العربي الرسمي القائم توسّع المشروع الصهيوني وأصبح يهدّد الجميع أمنياً وسياسياً واقتصادياً، وازددنا تفكّكاً وتفتُّتاً على ضوء الموقف من مشروع السلام والتطبيع.

وفي ظلَّ هذه الظروف والأوضاع حدثت حروب ومصادمات عربية ـ عربية أرهقت الجميع وأدّت إلى أضرار فادحة في جسم الأُمة.

وخلاصة الأمر، أنّ جميع الوقائع والتطورات الداخلية والخارجية، تثبت بشكل لا لبس فيه حاجتنا جميعاً إلى نظام وعقد سياسي جديد يضع الأمة من جديد في الطريق الصحيح من أجل تحقيق أهدافها و تطلّعاتها التاريخية. إنّنا أحوج ما نكون اليوم إلى رؤية وعقد جديد ينظّم العلاقات الداخلية بين قوى الوطن المتعدّدة وبين الدول العربية مع بعضها البعض. وينمّي طاقاتنا ويصقل مواهبنا ويعزّز قدراتنا الذاتية والموضوعية ويحرّر إرادتنا من العجز أو الارتهان والتبعيّة، ويشحذ كلّ طاقات وقدرات الأمة من أجل استعادة حقوق الشعب الفلسطيني ويشحذ كلّ طاقات وقدرات الأمة من أجل استعادة حقوق الشعب الفلسطيني والحضاري. فثغرات واقعنا العربي عديدة وعظيمة، والتحدّيات والمخاطر التي تهدّدنا متواصلة، ولا خيار أمامنا إلاّ إعادة ترتيب أوضاعنا وأحوالنا على أُسس جديدة تأخذ بعين الاعتبار كلّ التطورات والتطلّعات الداخلية، دون أن تُغفِل

وهذا يتطلّب من النُّخب السياسية في المجال العربي، اتّخاذ إجراءات



وخطوات عملية ملموسة لوقف الانهيار والانطلاق في بناء حياة سياسية جديدة، تؤسّس لمشروع عربي جديد، يحقّق نهضتنا ويوفّر لنا القـدرة النوعية لمجابهة التحدّيات الكبرى التي تفرضها قوى الهيمنة والغطرسة في المجال العربي.

وإنَّ الخطوة الأولى في مشروع وقف الانهيار وإعادة التوازن إلى المجال العربي هي إصلاح وتطوير العلاقة بين السلطة والمجتمع في الإطار الوطني والعربي. فهي مدخل وقف التراجع والتقهقر، وهي التي تمكننا من التغلّب على المصاعب الاقتصادية والسياسية التي تواجه دول العالَم العربي لأسباب وعوامل مختلفة.

وإنَّ هـذه المصالحة بما تتضمّن من رؤية ونمط جديد للعلاقة والتعامل، هي اليـوم أكثر من ضرورة.. إنّها خيارنا المتـاح للدخول في حركة التاريخ من جديد وتجاوز كلّ المعضلات والعقبات التي تَحُول دون تقدّمنا وانطلاقتنا من جديد.

وما لم تقم دول العالَم العربي بمشروع المصالحة مع شعوبها ومجتمعاتها، فسيكون مستقبل المجال العربي بأسره قاتماً وخطيراً على مختلف المستويات.

ف لا تقدّم بدون إصلاح، ومن ينشد التطوّر أو التقدّم دون القيام بخطوات إصلاحية حقيقية، فإنّ أغلب الخطوات التي يقوم بها ستُراكِم من الأزمات، وستكثّف من حالات الإحباط والفشل. فالارتباط بين الإصلاح والتقدّم هو ارتباط النتيجة بالسبب.

وهذا العقد الاجتماعي – السياسي هو الذي يرعى مصالح الجميع، وهو المرجعية العُليا لكلا الطرفين. فمفتاح الخلاص للعديد من التوتّرات والأزمات، يكمن في وجود عَقْدٍ ينظّم طبيعة العلاقة بين قوى الأمة ومؤسّساتها المتعدّدة. ويحدّد الأهداف المرحلية والاستراتيجية التي تسعى إليها قوى الأمة، وتبلور حقوق وواجبات كلّ طرف.



ومن المؤكّد أنّ تنظيم العلاقة بين مختلف مكوّنات الأمة، بحاجة إلى العديد من الجهود والإمكانات، وإلى ثقافة سياسية جديدة، تأخذ على عاتقها تعبئة المجال العربي وَفْق أهداف واضحة وأساليبَ ممكنة وحضارية، وإلى إعادة تشكيل الخارطة السياسية والثقافية، بحيث نصل إلى مستوى حضاري يحكم علاقة السياسي بالثقافي والعكس.

وجماع القول: إنَّ بوابة خلق الإجماع الوطني والقومي الجديد، هي تجديد الحياة السياسية، وتوسيع مستوى المشاركة فيها، وتنظيم قواعد التنافس والصراع فيها أيضاً.

والعَقْـدُ السياسي ـ الاجتماعي الجديد، هـ و الـذي يوفّر الأرضية المناسبة لتطوير مؤسسة الدولـة وتحديث هياكلهـا الدسـتورية، وبناء الاقتصـاد الوطني ووضع برامج النهوض في مختلف الميادين والمجالات.





مفهوم التسامح وقضايا العيش المشترك

في زمن الصراعات المذهبية والدينية والقومية، تتأكّد الحاجة إلى ثقافة التسامح والحوار، لأنّه لا يمكن الوقوف ضدّ نزعات القتل والإلغاء لدواع دينية أو مذهبية أو قومية، إلاّ بتعميق خيار التسامح والحوار في مجتمعاتنا العربية والإسلامية.

لأنَّ هـذا الخيار هـو الذي يساهم في إعادة صياغـة علاقة الإنسان بأفكاره وعقائده. فالتعصّب الأعمى للذات و أفكارها وعقائدها، هو الذي يدفع الإنسان للتجاوز على حقوق وكرامات الآخرين، وثقافة التسامح هي التي تضبط علاقة الإنسان بعقائده و أفكاره، بحيث لا تصل إلى مستوى التعصّب الأعمى الذي يقود صاحبه إلى القتل وممارسة التدمير باسم القيم والعقيدة.

لهذا فإنّ ساحتنا العربية والإسلامية اليوم، أحوج ما تكون إلى هذه الثقافة، التي تطرد من فضائنا الاجتماعي والثقافي والسياسي، كلّ مظاهر العنف وأشكال الإلغاء والنفي، وتؤسّس لقيم الحوار والتواصل والاحترام، وتقودنا جميعاً صوب صياغة علاقتنا مع بعضنا البعض مع تعدّديتنا الدينية أو المذهبية أو القومية أو العرقية، على أُسس العدالة والمساواة وتكافؤ الفرص واحترام وصيانة حقوق الإنسان.



وفي سياق العمل على تعميق خيار وثقافة التسامح والعدالة في الاجتماع الإسلامي المعاصر، نتطرّق إلى المحاور التالية:

أولاً: التسامح في الإسلام

ثمّة مداخل منهجيّة عديدة لتوضيح مفهوم التسامح في المنظور الإسلامي، إلا أنّ من أهمّ هذه المداخل هي تلك المرتبطة بطبيعة الإسلام وتشريعاته ونُظُمِه.. إذ لا يمكننا منهجياً أن نتصوّر تشريعات الإسلام وأحكامه ونظمه بكلّ مستوياتها، بعيداً عن حقيقة التسامح التي تحتضنها كلّ قيم وتشريعات الإسلام.. ووجود مفارقة صارخة على هذا الصعيد بين قيم الإسلام ومُثُله وواقع المسلمين المليء بالكثير من المظاهر والحقائق المضادة لمفهوم التسامح.. يدفعنا إلى الإصرار على أهمية اكتشاف رؤية الإسلام لمفهوم التسامح. من داخل قيمه ومن الطبيعة التشريعية والقانونية التي تمثّلها قيّم الإسلام و نظمه الأسابية.

ففي الإسلام «تعتبر الكلمة أول شيء وآخر شيء في الدعوة، ذلك لأنَّه لمّا كان الهدف من الدعوة إلى الله تعالى إيصالَ الحقّ إلى القلوب، ليستقرَّ فيها ويحرّك الإنسان باتّجاه الفضيلة، فإنّ من الضروري أن تكون الكلمة الوسيلة الأساس في تحقيق هذا الهدف، بسبب ما فيها من رؤية ولين وقدرة على الإقناع، وبسبب ما تحقّقه من ضمانة الثبات والتمكُّن لأفكارها في القلوب والسلوك.. وهذا السياق هو الذي تؤكّده الآيات الكريمة بوصفه الميزة التي اختصّت بها الدعوة الإسلامية، التي أرادت السموّ بالإنسان إلى ملكوت الله تعالى والأُنس بجواره»<sup>(1)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) محسن عطوي، زاد المبلغين، موسوعة إسلامية فكرية تعين الخطباء والموجّهين، ص ۲۱، دار التعارف للمطبوعات، بيروت ۱٤٠٩ هـ.



فيقول تبارك وتعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِحْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]. والموعظة الحسنة على حدّ تعبير بعض المفسّرين هي: التي تدخل القلب برفق، وتعمّق المشاعر بلطف، لا بالزَّجر والتأنيب في غير موجب، ولا بفضح الأخطاء التي قد تقع عن جهل أو حسن نيّة.. فإنّ الرّفق في الموعظة كثيراً ما يهدي القلوب الشاردة ويؤلّف القلوب النافرة ويأتي بخير من الزّجر والتأنيب.. والدعوة إلى سلوك الطريق الأحسن في مقام الجدل والصراع الفكري، هي دعوة قرآنية تخاطب كلّ مجال من مجالات الصراع في الحياة وتتصل بكلّ علاقة من علاقات الإنسان بأخيه الإنسان في مجالات الصراع في المؤكري، هي دعوة قرآنية تخاطب كلّ مجال من مجالات مجالات الصراع في المواع الفكري، وقرأني تنه علاقات الإنسان بأخيه الإنسان في وقوله: في أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ [فصلت: ٢٤]، وقوله: ليونسان عدوران التَّري مِنَ النَّ

هـذه الدعـوة الصافيـة التي توحي للإنسـان فـي كلّ زمـان ومـكان، أنّ مَهمّته فـي الحيـاة هي أن يُثير في الإنسـانية عوامـل الخير ويلتقي بها في عملية اسـتثارة واسـتثمار، بدلاً من عوامل الشرّ التي تهدم ولا تبني، وتضرّ ولا تنفع، وتدفعه في الوقت نفسه إلى أن يجعل اختيار الأحسن في كلّ شيء وفي كلّ جانب من حياته شعاره الذي يرفعه في كلّ مكان وزمان.

وإنَّ القوَّة مهما كانت درجتها لن تنسجم مع طبيعة الرسالة الإسلامية، ما دامت القوَّة تعني محاصرة العقل وفرض الفكرة عليه تحت تأثير الألم أو الخوف. لذلك فإنَّ الباري عزّ وجلّ يحذّر رسوله أن يمارس التبليغ بروح السيطرة والاستعلاء، ﴿فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ \*لََسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرِ ﴾ [الغاشية: ٢١-٢٢].

ولما كانت الأخلاق تتجلَّى رقَّة وحناناً واستيعاباً للآخرين، فإنَّنا نلاحظ أنّ



الله تعالى يذكّر نبيّه بالقاعدة الذهبية التي جعلته داعية ناجحاً ومقبولاً، ويؤكّد له أنّ حيازته على هذه السجيّة، إنّما هي بفضل الله و توفيقه: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَّاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]. وفي هذا الجوّ المفعم بالأخلاق وطيب القلب والعفو، نحدّد علاقتنا بالأشياء والأشخاص، لتكون بأجمعها مشدودة إلى هذه القيم النبيلة، وسائدة في هذا الاتّجاه. فالأصل في العلاقة بين بني الإنسان بصرف النظر عن منابتهم الأيديولوجيّة والفكرية، هو الرحمة والإحسان والبِرّ والقسط و تجنّب الإيذاء.

فالتسامح وَفْق المنظور الإسلامي، فضيلة أخلاقية، وضرورة مجتمعيّة، وسبيل لضبط الاختلافات وإدارتها.

والسؤال الذي يُطرح في هذا السياق هو: ما هي الجذور المعرفية والفكرية لمفهوم التسامح في الرؤية الإسلامية.

وبإمكاننا أن نجيب على هذا السؤال، من خلال النقاط التالية:

يعترف الإسلام في كلَّ أنظمته وتشريعاته، بالحقوق الشخصية لكلَّ فرد من أفراد المجتمع، ولا يجيز أيّ ممارسة تفضي إلى انتهاك هذه الحقوق والخصوصيات. ولا ريب أنّه يترتّب على ذلك على الصعيد الواقعي، الكثير من نقاط الاختلاف بين البشر، ولكن هذا الاختلاف لا يؤسّس للقطيعة والجفاء والتباعد، وإنّما يؤسّس للمداراة والتسامح مع المختلف. فالاختلاف بكلّ صوره وأشكاله، ليس مدعاة أو سبباً لسلب الحقوق أو نقصانها، وإنّما تبقى حقوق الإنسان مصانة وَفْق مقتضيات التسامح والعدالة.

إنَّ الحقيقة الكاملة والنَّاجزة، لا يمكن الوصول إليها دفعة واحدة، وإنَّما هي بحاجة إلى فعلٍ تراكميٍّ يستفيد من كلَّ العقول والجهود والطاقات الإنسانية.



لذلك من الأخطاء الفادحة والقاتلة التعامل مع القناعات الإنسانية بوصفها حقائق جزميّة ومطلقة. وذلك لأنّ هذا التعامل، هو الذي يؤسّس للدوغمائية التي ترى في قناعتها الحقيقة المطلقة، فتمارس على ضوء ذلك التطرّف والتشدُّد على قاعدة امتلاك الحقيقة المطلقة. وعلى اعتبار أنّنا كبشر لا نمتلك هذه الحقيقة المطلقة، وإنّما هي موزّعة بين البشر، وتحتاج إلى إنصات وتواصل مستمر بينهم. لذلك فإنّ التسامح هو الخيار السليم الذي ينبغي أن يتمّ التعامل به.

إنّ المنظومة الأخلاقية والسلوكية التي شرّعها الدين الإسلامي من قبيل الرفق والإيثار والعفو والإحسان والمداراة والقول الحسن والألفة والأمانة، وحتَّ المؤمنين على الالتزام بها وجعلها سِمَة شخصيّتهم الخاصة والعامة، كلّها تقتضي الالتزام بمضمون مبدأ التسامح، بمعنى أنّ تجسيد المنظومة الأخلاقية على المستويين الفردي والاجتماعي، يفضي لا محالة إلى شيوع حالة التسامح في المحيط الاجتماعي. فالرِّفق يتطلّب توطين النفس على التعامل الحضاري مع الآخرين، حتّى ولو توفّرت أسباب الاختلاف والتمايز معهم. والمداراة تقتضي القبول بالآخر، واليسر والتيسير إذ يقول عزّ من قائل: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلُ وَالإحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفُحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠].

ومن خلال هذه المنظومة القيميّة والأخلاقية، نرى أنّ المطلوب من الإنسان المسلم دائماً وأبداً وفي كلّ أحواله وأوضاعه، أن يلتزم بمقتضيات التسامح ومتطلّبات العدالة.

فالتسامح كسلوك وموقف ليس مِنّة أو دليلَ ضعف وميوعة في الالتزام بالقيم، بل هي من مقتضيات القيم ومتطلّبات الالتزام بالمبادئ. فالغلظة والشدّة والعنف في العلاقات الاجتماعية والإنسانية، هي المناقضة للقيم، وهي المضادّة لطبيعة



متطلّبات الالتزام وهي دليل ضعف وخواء.

وعليه فإنّ التسامح الذي يقود التعايش والاستقرار الاجتماعي وتطوير أواصر وأسباب التعاون بين مختلف أبناء وشرائح المجتمع، هو من صميم القيم الإسلامية النبيلة، وكلّ إنسان خالف ذلك، ومارس الغلظة والشدّة في علاقاته الإنسانية والاجتماعية لدواع مختلفة، هو الذي يحتاج إلى مبرّرات أيديولوجيّة واجتماعية.. فالأصل في العلاقات الاجتماعية والإنسانية، أن تكون علاقات قائمة على المحبّة والمودّة والتآلف، حتّى ولو تباينت الأفكار والمواقف، بل إن هذا التباين هو الذي يؤكّد ضرورة الالتزام بهذه القيم والمبادئ.

و «في القراءة المتأنية للقرآن الكريم نلتقي بعنوان «العفو» ﴿ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْرَى ﴾ [البقرة: ٢٣٧]، و «المغفرة» ﴿ قُل لَّلَذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا للَّذِينَ لا يَرْجُون أَيَّامَ اللَّهِ ﴾ [الجاثية: ١٤]، ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾ [الجاثية: ١٤]، ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾ [الجاثية: ١٤]، ﴿ قُلْ يَا عِبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يَعْفِرُ النَّذُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٥٣]، مِن رَّحْمَة اللَّه إِنَّ اللَّه يَعْفِرُ النُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٥٣]، مِن رَحْمَة اللَه إِنَّ اللَّه يَعْفِرُ النُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٥٣]، ومن رَحْمة اللَه إِنَّ اللَه يَعْفِرُ النَّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٥٣]، ومن رَحْمة اللَه إِنَّ اللَه مِن على التساهل في مسآلة الحق بإسقاطه، وفي الذنب والخطأ بمحوه، كما ورد في الحديث: «التائب من الذنب كمَن لاذنب له». والصبر على ضغط الانفعالات النفسية في مؤثر اتها السلبية بمنعها عن الانفجار وردّ الفعل، وليس فيها أيَّة إيحاءات للمعنى الإنساني السلبي بالنسبة إلى المعفور وردّ الفعل، ولي ما يعبّر عن الما يعبر عن المابي بالنسبة إلى المعفور منه بما يعبّر عن الإسقاط والإذلال، بل هو تعبير عن المبادرة إلى إعطاء الفرصة للآخر بالتخر بالتخفي والمعفو عنه ه<sup>(١</sup>).

فالإسلام بِقيَمه ومبادئه، وتجربته التاريخية المجيدة، لم يشرّع لممارسة العنف ضـدّ التخلّف، ولم يؤسّس للمفاصلة الشعورية والعملية ضـدّ المُغاير الذي لم

<sup>(</sup>١) مجلة قضايا إسلامية معاصرة، العدد ٢٧، ص٢٣، ربيع ٤٠٠٤م \_ ١٤٢٥ه.



يمارس عملاً عدوانياً ضدّ المسلمين. لذلك يقول تبارك وتعالى: ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [الممتحنة: ٨].

والمنهج النبوي مليء بالقصص والنماذج التي تدلَّ على سماحة الإسلام، وسعي الرسول (ص) وأنَّمة أهل البيت (ع) وصحبهم الكرام على استيعاب مخالفيهم والإحسان إليهم، والعفو عن المسيء وحسن الظنّ بالناس.

فالمجتمع المتعدّد الذي بناه رسول الله (ص)، لم يبنه على القهر والقسر وفرض اللون الواحد، بل على التسامح وحسن الظنّ والحوار والاحترام المتبادل. وجاء في عهد الإمام علي بن أبي طالب (ع) لمالك الأشتر حين ولاه على مصر «وأَشْعر قلبَكَ الرحمة للرعيّة، والمحبّة لهم واللطف بهم، ولا تكُونَنَّ على مصر «وأَشْعر قلبَكَ الرحمة للرعيّة، والمحبّة لهم واللطف بهم، ولا تكُونَنَ عليهم سَبُعاً ضَارياً، تغتنم أكلَهم، فإنّهم صنفان إمّا أنِّ لكَ في الدين، وإمّا نظيرُ لك في الخَلْق، يَفْرُطُ منهم الزَّلَلُ، وتَعْرضُ لهم العِلَلُ، ويُؤتى على أيديهم في العَمْد والخَطَاً. فأعطِهمْ من عفوكَ وصفُحِكَ مثلَ الذي تحبُّ أن يعطيَكَ اللهُ من عفوه وصفْحِه، فإنّك فوقَهم ووالي الأمر عليكَ فوقَكَ، واللهُ فوقَ مَنْ وَلاَّكَ، وقد استكفاكَ أمرَهم وابتلاكَ بهم، ولا تَنْصِبَنَّ نفسَكَ لحرب الله، فإنّه لا يدَ لك بنِقْمَتِه، ولا غنى بكَ عن عفوهِ ورحمتِهِ، ولا تَنْصَبَنَ على عفوٍ، ولا تَبْجَحَنَّ بعقوبة...»<sup>(1)</sup>

«ولم يسبّل التاريخ حوادثَ طائفية، أو سجالاً عقائدياً، أو تناحراً، أو احتراباً على أساس ديني، رغم تواصل الحوار بين الأطراف المعنية، كما لم يُصدِر النبيّ (ص) أو الصحابة خطاباً تحريضياً يقوم على الإقصاء أو الرفض للآخر المختلف دينياً، بل كان السائد هو لغة الحوار والتفاهم بين الأديان السماوية الثلاثة ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْ إِلَى كَلَمَةٍ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٢٤]، بل قنن



<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الكتاب ٥٢.

القرآن أسلوب الحوار مع أهل الكتاب على أساس ﴿ وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِمَي أَحْسَنُن ﴾ [العنكبوت: ٤٦]، وإنّما دخل النبي (ص) الحرب مع أهل الكتاب بعد أن نقضوا بنود الميثاق (صحيفة المدينة) وتواطؤوا مع العدوّ لإجهاض الدولة الفتيّة، إذ كان ذلك مبرّراً لدخوله معهم في عدّة حروب وفي أكثر من موقع، وأصبح الدفاع عن النفس والمجتمع آنئذٍ أمراً مشروعاً لحماية النفس والمجتمع من مداهمات الأعداء»<sup>(۱)</sup>.

ووجود حالات من انتهاك حقوق الإنسان، أو الضيق بالرأي المختلف في تجربة المسلمين، ينبغي أن تُقرأ هذه الحالات في سياقها السياسي والاجتماعي والثقافي القائم. فهذه الممارسات هي وليدة ظروفها، ولا يمكن بأيّ حال من الأحوال أن نحسبها على الإسلام. فالقيم الإسلامية جاءت من أجل صون الحرّية والحقوق، وأيّ تجاوز عليهما مُدان ومُستنكر وَفْق المقتضيات والضوابط الإسلامية.

لذلك من الأهمية بمكان قراءة التاريخ والتجارب المختلفة للمسلمين، بعيداً عن عقلية التقديس والنزعات النرجسية، التي لا ترى في التجربة التاريخية للمسلمين أيّ خطأ أو تجاوز لِقِيَم الإسلام.

ووحدتنا الاجتماعية والوطنية اليوم، بحاجة إلى غرس قِيَم ومتطلَّبات التسامح في فضائنا الاجتماعي والثقافي والسياسي.. كما أنَّ من مقتضيات مواجهة التحديات الكبرى التي تواجهنا إشاعة قِيَم الحوار والتسامح والمحبة والألفة بين أبناء المجتمع والوطن الواحد.

فالتسامح بما يعني من قِيَم وسلوك ومواقف هو جسرنا لإعادة تنظيم علاقتنا الداخلية، بما يوفّر لنا إمكانية حقيقية وصلبة لمواجهة كلّ التحدّيات والصعوبات.

<sup>(</sup>١) مجلة قضايا إسلامية معاصرة، مصدر سابق، ص٢٧٢.



فالتسامح اليـوم ليـس فضيلـة فحسـب، بـل هـو ضـرورة اجتماعيـة وثقافية وسياسـية، وذلك من أجل تحصين واقعنا أمـام كلَّ المخاطر الزاحفة إلينا، والتي تستهدفنا في وجودنا ومكاسبنا وتطلّعاتنا.

ولا شكَّ أنَّ تعميم وغرس هذه القيمة في فضائنا الاجتماعي بحاجة إلى سياج قانوني وإجرائي يحمي هذه القيمة ويوفّر لها الإمكانية الحقيقية لكي تستنبت في تربتنا الاجتماعية.

وهذا يتطلّب منّا العناية والالتزام بالأمور التالية:

ضرورة تجريم كلَّ أشكال بثَّ الكراهية والحقد بين أبناء الوطن والمجتمع الواحد.. فاللحظة التاريخية تتطلّب منَّا جميعاً القبض على وحدتنا واستقرارنا، وهذا بطبيعة الحال يتطلّب الوقوف بحزم ضدَّ كلَّ محاولات بث الفرقة والكراهية والحقد بين أبناء الوطن الواحد.

أن تعتنيَ وسائل الإعلام والتثقيف والتوعية في مجتمعنا بهذه القيمة، وتعمل على تكريسها في خطابها الثقافي والإعلامي، حتّى يتوفّر المُناخ المناسب لكي تكون هذه القيمة، جزءاً من نسيجها الثقافي والاجتماعي.

إنَّ المؤسسات والمعاهد والشخصيات الدينية في المجتمع، تتحمّل مسؤولية كبرى على هذا الصعيـد. لذلك فـإنَّ هذه الجهـات معنية اليوم بضرورة إشـاعة وتعميق متطلّبات التسامح في واقعنا الاجتماعي والثقافي والسياسي.

فالمطلوب من هذه المؤسسات والجهات، ليس تبرير وتسويغ أشكال وممارسات الكراهية في المجتمع، بل محاربتها ورفع الغطاء الشرعي عنها، والعمل من مختلف المواقع عبر مختلف الوسائل لتعميق قِيَم الحوار والتسامح وصيانة حقوق الإنسان في المجتمع.



ثانياً \_ رؤية في العيش المشترك

ثمّة سؤال مركزي تُثيره الأحداث والتطوّرات في أكثر من بلد عربي وإسلامي. وهو كيف نعيش معاً ونحن مختلفون، وذلك لأنّ الاختلاف في أيّ دائرة من دوائر الحياة والفكر، من الحقائق الثابتة والشاخصة في حياة الإنسان بصرف النظر عن بيئته أو تكوينه المعرفي والعقدي. ولكن في ذات الوقت لا يمكن للإنسان أن يعيش وَحْدَهُ، وإنّما هو مجبول على أن يعيش حياة اجتماعية وإنسانية مع آخرين قد يختلفون معه كلياً أو جزئياً، وكلّ المحاولات التي بذلها الإنسان الفرد أو الجماعة لتعميم قناعاته ومواقفه، واستخدام القهر والغلبة لسيادة أفكاره ومعتقداته، لم تُفضِ إلاّ للمزيد من الاختلاف والاحتلاف

لذلك فإنّنا بحاجة أن نبحث عن إجابة أو صيغ حضارية للتعامل بين حقيقة الاختلاف الإنساني وضرورات العيش المشترك. فلا يمكن أن ندحر الاختلافات أو نطمسها بين البشر، كما أنّه لا يمكن أن ينعزل الإنسان وينكفئ عن غيره بدعوى الاختلاف والتباين في وجهات النظر.

ولعلنّا لا نبالغ حين القول: إنّ طبيعة الإجابة على هذا السؤال، هي التي ستحدّد بشكل أو بآخرَ طبيعة المستقبل السياسي والاجتماعي للعديد من الدول والبلدان العربية والإسلامية. وإنّ مظاهر العنف والفوضى التي تشهدها بعض البلدان، هي ليست من جرّاء وتداعيات حقيقة التنوّع والتعدّدية الموجودة في هذه البلدان، وإنّما هي لغياب صيغة حضارية تجمع بين حقيقة الاختلاف الذي لا يمكن نبذه وإنهاؤه من الوجود الإنساني وبين ضرورات العيش المشترك. لهذا فإنّ الوصول إلى صيغة سياسية وثقافية ومجتمعية لهذا الأمر هو الذي سيحدّد شكل المستقبل السياسي للعالَم العربي، فكيف يمكن بناء رؤية وطنية في كلّ بلداننا وأو طاننا العربية لا تُغفِل حقيقة التعدُّد والتنوُّع والاختلاف، ولا تتجاوز



متطلّبات الوحدة والعيش المشترك.

وإنّ التغافل عن هذه الحقيقة، أو عدم احترام متطلّباتها، هو الذي ساهم بشكل أو بآخرَ بحالات الفوضى والعنف التي سادت في بعض البلدان العربية والإسلامية. فلا يمكن قهر الناس على رأي وطريقة واحدة، وإنّ أيّة محاولة في هذا الإطار لم تنتج إلاّ المزيد من التشبّث بالخصوصيات الذاتية. فلا يمكن تعميم الخصوصيات الذاتية بالقهر والقَسْر، وإنّما بالتوافق والحوار والانفتاح وخلق أمساحات المشتركة بين جميع الخصوصيات والمكوّنات. فالمجتمعات لا تُدار بالقسر، والاستقرار لا يتأتّى بالقهر، والأمن بكلّ مستوياته ودوائره، لا يُنجز إلاّ بالتوافق واحترام الخصوصيات والمكوّنات. فالمجتمعات لا ولا بالقسر، والاستقرار لا يتأتّى بالقهر، والأمن بكلّ مستوياته ودوائره، لا يُنجز عن الأمن والاستقرار بعيداً عن مقتضيات السلم الأهلي وخلق التفاهمات والتوافقات الضرورية بين مختلف الخصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد والتوافقات الضرورية بين مختلف الحصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد والتوافقات الضرورية بين مختلف الحصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد والتوافقات الفرورية بين مختلف الحصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد والتوافقات الفرورية بين مختلف الحصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد والتوافقات الفرورية بين مختلف الحصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد والتوافقات الفرورية بين مختلف الحصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد والتوافقات الفرورية بين مختلف الحصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد والتوافقات الفرورية بين مختلف الحصوصيات والمكوّنات، فإنّه لن يحصد

فالأوطان فضاء مشترك لكلّ الخصوصيات والمكونات، ولا تُبنى هذه الأوطان إلاّ بإعادة صياغة طبيعة العلاقة بين هذه المكونات والتعبيرات. بحيث تخرج من سياق الاستعداء والتحريض على الكراهية والمفاصلة الشعورية والعملية، إلى حقائق التفاهم والتقارب والاحترام المتبادل.

ومهما كانت قناعة الإنسان بصوابية أفكاره ومعتقداته، فإنَّ هذا لا يبرَّر له ولا يشـرَّع له، أن يمـارس الفرض والقهر وأدوات السـلطة لتعميم أفـكاره وقناعاته. فلكلِّ إنسـان الحـقّ في الاعتـزاز بأفكاره والتشـبَّث بقناعاته والاعتـزاز بعقائده، ولكن ليس له الحقّ في قهر الناس عليها، وممارسة أساليب قسرية لتبنيها.



ولعلنا لا نبالغ حينما نقول: إنّ الكثير من المشاكل السياسية والثقافية والأيديولوجية، التي تعاني منها بعض البلدان العربية والإسلامية، هي من جرّاء هذه الرؤية والممارسة، حيث التعصّب الأعمى والمقيت بالذات وأفكاره، مما يقود إلى التوسّل بوسائل القهر والظلم لتعميم هذه الأفكار والقناعات على بقية المواطنين. فالأحزاب الأيديولوجية التي حكمت في بعض البلدان العربية، وعملت بوسائل سلطويّة وقهرية لتعميم أيديولوجية الحزب، هي بهذه الطريقة لم تعالج مشاكل المجتمع والوطن الذي تنتمي إليه، وإنّما فاقمتها وبَنَتْ حواجز إسمنتيّة بين مختلف مكوّنات شعبها.

ونظرة واحدة إلى الدول العربية، التي مُحكمت من قبل أحزاب أيديولوجية، يجعلنا نكتشف هذه الحقيقة، ونكتشف أنّ قهر الناس على فكرة ما، وأيديولوجية ما، لا يُتتج إلاّ الحقائق المضادّة لتلك الفكرة والأيديولوجية. كما أنّ التشكيلات الأيديولوجية والسياسية التي لا تمتلك سلطة سياسية، وتمارس في مجتمعها ووطنها هذه الممارسات وتتوسّل بوسائل وأساليبَ إقصائية، تَنِمّ عن تعصّب أعمى للذات وأفكارها. فهي لا تنتج الأمن والاستقرار، وإنّماً على العكس من ذلك تماماً.

فلكل إنسان على وجه هذه البسيطة، الحقّ في أن يحمل فكرة أو يقتنع برؤية ومشروع، ولكن ليس له الحقّ في قهر الناس على هذه الفكرة أو الرؤية أو المشروع. لذلك نجد أنّ الباري عزّ وجلّ والذي اصطفى أنبياءه ورسله، وحمّلهم مسؤولية النبوّة وهداية البشر إلى الطريق المستقيم، لم يعطهم سلطة القهر والسيطرة على الناس، وإنّما حدّد مهمّتهم ووظيفتهم بالتذكير والتبليغ. قال تعالى: ﴿فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ \*لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ [الغاشية: ٢ - ٢٢].

فالمهمة كما يقول بعض المفسّرين أن تطرح الكلمة التي تهزّ سمع الناس، لتنفذ



إلى عقولهم، لتفتح في داخلها نافذة للتفكير في حساب كلّ تلك الاحتمالات ليعيشوا قلق المعرفة في مسؤولية المصير. وأن تحرّك الأسلوب الذي يتفاعل مع فطرتهم ومشاعرهم وتطلّعاتهم، ليُثير اهتماماتهم حول الفكرة التي تقدّمها، والخطر الذي يتهدّدهم، في الأجواء التي يحبّونها ويرغبونها ويُقبلون على الاندماج فيها. كما أنّ الإنسان مهما علّت رتبته العلمية والاجتماعية، فإنّه لا يملك في طريق تكوين قناعات الناس أو إقامة الحجّة عليهم، إلاّ الجهد والكلمة. فإذا بذلهما الإنسان فقد قضى ما عليه، ولم يسلّط الباري عزّ وجلّ أحداً على قلوب الناس، ولم يجعل مشاعرهم خاضعة لقدرة أحد الذاتية.

ولم يُمَكِّن الخالق عزّ وجلّ لأحد الأمر في تغيير ذهنيات الناس وقناعاتهم بطريقة قسرية قهرية. فدور الأنبياء والرسل وهم أصفياء الله عزّ وجلّ هو الإبلاغ والدعوة إلى الله بالكلمة الواعية المذكرة، ليأخذ البشر بعد ذلك حرّيتهم في الإيمان والكفر ليكون حسابهم على الله.

فالله سبحانه وتعالى لم يُشرّع لأحد، أن تكون لديه سلطة على قناعات الناس وأفكارهم، ومسؤولية صاحب الفكر والرؤية، أن يعرض فكرته على الناس ويتوسّل بوسائل الدعوة والتبليغ، ولكن ليس لأحد السلطة على قهر الناس وفرض الآراء قسراً عليهم.

فالاختلاف الديني والمذهبي، الفكري والسياسي، لا يشرّع لأحد انتهاك حقوق الطرف الآخر بدعوى الاختلاف والتباين في العقيدة أو المذهب أو الفكر أو السياسة. فالاختلافات بكلّ مستوياتها، لا تشرّع الظلم والعدوان وانتهاك الحقوق، بل على العكس من ذلك تماماً. إذ إنّ المختلف في الرؤية الإسلامية له حقوق كاملة وعلى الطرف الآخر أن يصونها ويحترمها. وهذه المسألة هي حجر الزاوية في مشروع خَلْقِ السلم الأهلي والعيش المشترك في مجتمع متعدّد ومتنوّع.



وهذا بطبيعة الحال، يقودنا إلى التأكيد على النقاط التالية:

إنَّ التعصِّب الأعمى لأفكار الذات وقناعاتها، يضرّ بمستوى انتشار وقبول الآخرين لهذه الأفكار . فالتعصّب بكلّ مستوياته، يضرّ بالأفكار والمعرفة، وينفّر الناس منها، ويحول دون توسيع المقتنعين بها .

كما أنّ هذا الداء النفسي والعقلي والسلوكي الخطير، يحول دون الاستقرار والأمن الاجتماعي. وهناك بَوْنٌ شاسع ينبغي الالتفات إليه، بين ضرورات ومتطلّبات الدفاع والتبشير بالأفكار والقناعات التي يحملها الإنسان، وبين التعصّب الأعمى. فالدفاع عن الأفكار لا يقتضي العدوان على الآخرين، بينما التعصّب شكل من أشكال العدوان، ودعوة الآخرين إلى تبنّي قناعات ومواقف الذات، لا تتطلّب وَصْمَ الآخرَ بأشنع الصفات واتّهامه بأسوأ الممارسات، بينما النعصّب الأعمى يشرّع ذلك ويقود صاحبه إلى ممارسات إقصائية وعنفية لا تنسجم ومقتضيات الدعوة بالتي هي أحسن، ولا تتناغم مع حاجات الاستقرار والأمن الاجتماعي.

لذلك فإنَّ إزالة الآثار السلبية للاختلافات، تحتاج إلى الوقوف بحزم ضد ظاهرة التعصّب الأعمى، لأنَّ هذه الظاهرة، بمثابة الوعاء الحقيقي للكثير من الآثار السلبية التي تمنع العيش المشترك بين المختلفين. من هنا فإنَّ الوصول إلى حقيقة العيش المشترك والسلم الاجتماعي، يتطلّب محاربة ظاهرة التعصّب الأعمى وكلَّ النزعات الإقصائية التي لا ترى إلاَّ ذاتها الضيّقة.

في إطار السعي والعمل المتواصل، لبناء حقائق العيش المشترك في الواقع الثقافي والاجتماعي والسياسي، من الضروري الفصل بين احتكار القوّة واحتكار الحقيقة. فليس كلّ من يمتلك القوّة بالضرورة يمتلك الحقّ. كما أنّه ليس بالضرورة أنّ من يمتلك الحقّ، يمتلك القوّة التي تدافع عن هذا الحقّ.



والحقائق المطلقة لا يمكن أن يقبض عليها إنسان. لذلك فإنّ كلّ محاولات ادّعاء امتلاك الحقيقة، هي محاولات لا تستهدف على الصعيد العملي إلاّ تبرير وتسويغ عمليات النبذ والتهميش والتمييز تجاه الآخرين المختلفين معه. ومن الخطايا المميتة على هذا الصعيد هي المماهاة بين القوّة والحقيقة، وأنّ كلّ من يمتلك القوّة قادر فعلاً على امتلاك الحقيقة.

وهـذا هو الذي يهيِّئ الأرضية الاجتماعية لكلَّ المقولات والممارسات التي تهدم وتمنع بناء أركان وقواعد العيش المشترك في المجتمع المتعدّد. فالحقيقة ينبغي أن تكون غاية الجميع، ولا يمكن أن يقبض عليها أحد بوسائل العنف والتعصّب والغلوّ والنفي. فالخدمة الحقيقية التي يمكن أن يقدّمها أيّ إنسان لفكره وقناعاته، هي حينما يبتعد عن كلّ نزعات التعصّب والغلوّ، لأنّ هذه النزعات تَحُول دون المعرفة العميقة والحقيقية لمضامين تلك الأفكار، كما أنّها \_ أيّ نزعات التعصّب والغلوّ \_ تمنع إقبال الناس تُجاه تلك الأفكار والقناعات.

فالتعصّب يميت صاحبه، دون أن يحيا الفكر والمبدأ. لأنّ هذه النزعة المقيتة تطمس كلّ نوازع الخير وموجبات العدالة من نفس وكيان المتعصّب سواء كان المتعصّب فرداً أو جماعة.

إنّ العيش المشترك يقتضي من كلّ المكوّنات والتعبيرات، العمل على إعادة صياغة علاقتها بأفكارها وقناعاتها العامة. فالعيش المشترك لا يعني أن تنحبس كلّ فئة في إطارها الفكري الضيّق، بل يعني الانفتاح والتواصل المستديم مع بقيّة المكوّنات، وذلك من أجل نسج العلاقات الإيجابية، وتجاوز كلّ الأوهام والهواجس تُجَاه بعضنا البعض. وهذا بطبيعة الحال يتطلّب إعادة صياغة العلاقة مع الأفكار والقناعات الخاصة بكلّ مكوّن وفئة، بحيث تصبح العلاقة حيوية ومرنة وفعّالة.



والأُمم والمجتمعات الإنسانية التي استطاعت أن تطوّر في واقعها نهجَ العيش المشترك، هي التي تمكّنت من إعادة بناء علاقتها مع أفكارها، بحيث لا تكون العلاقة جامدة ومتخشّبة، وإنّما علاقة تفاعلية بكلّ ما لكلمة التفاعل من معنى ومضامين عميقة.

وجماع القول: إنّ العيش المشترك في أيّ تجربة إنسانية، ليس وصفة جاهزة، وإنّما هو رؤية واضحة وإرادة صلبة وعمل مستديم باتّجاه خلق الحقائق وتعزيز متطلّبات التلاقي والتفاهم بين مختلف الفئات والشرائح والمكوّنات.

ثالثاً - التربية الجماليّة والسلم الأهلي

لعلَّنا لا نحتاج إلى ديباجة ومقدمة، توضح أهمية التفاهم والتلاقي بين مختلف المكوَّنات والتعدَّديات والتعبيرات في المجتمع الواحد لتحقيق مفهوم الأمن والاستقرار.. فالأخير ليس وصفة جاهزة، وإنّما هو مرحلة وفضاء تصل إليه المجتمعات، حينما تزداد وتيرة التفاهم والتلاقي بين تنوّعاتها ومكوّناتها المختلفة.

وما نود أن نُثيره في هذا الصدد هو دور التربية الجماليّة في تعزيز خيار الاستقرار والسلم الأهلي والاجتماعي. فلو تأمّلنا قليلاً في مفهوم التربية الجماليّة نجد أنّه يعتمد اعتماداً أساسياً على حقيقة الشعور بالبعد الجمالي لحقيقة التعدّد والتنوّع الموجود في الطبيعة والحياة الإنسانية. فالطبيعة ليست لوناً واحداً، كما أنّها ليست منظراً واحداً، من هنا فإنّ تنمية الذائقة الجمالية لدى الإنسان، يعني الاقتراب من مفهوم التنوّع الهائل الذي تشهده الحياة الطبيعية.

كذلك هي الحياة الإنسانية، فإنّ التربية الجمالية تعني اكتشاف حقيقة التنوّع الرائعة التي يعيشها الإنسان فرداً وجماعة. وإنّ مقتضى الذائقة والتربية الجمالية



هو التعامل مع حقيقة التنوّع والتعدّد المتوفرة في حياة الإنسان من منظور جمالي، بمعنى لو غاب التنوّع من الوجود الإنساني، لأضحت حياة الإنسان جحيماً لا يُطاق.

من هنا فإنّ التربية الجمالية تقتضي التعامل مع الحياة الطبيعية والإنسانية على قاعـدة وجود حالة التنـوّع، وإنّ جمال الحياة الحقيقي ليس في تحوّلها إلى لون واحد، وإنّما في استمرار تنوّعها وتعدّدها. فالحياة كالشجرة التي تمتلك عشرات الأغصان، وكلّ غصن يمارس وظيفته ويعطي جماله الخاص. كذلك هي الحياة الإنسانية، فهي مليئة بصور التعدّد والتنوّع، وهذا هو سرّ جمالها. ومقتضى التربية الجماليّة هو التعامل الخلّاق مع تنوّع الطبيعة وتعدّد الحياة الإنسانية.

وأعتقد اعتقاداً جازماً أنّ تطوّر التربية الجمالية بكلّ أبعادها في حياتنا الاجتماعية، هو أحد المداخل الأساسية لتوطيد أركان الاستقرار الاجتماعي والسلم الأهلي، لأنّ الركن الأساسي لعملية الاستقرار هو الاعتراف والتعامل الإيجابي والخلّاق مع كلّ حالات وحقائق التنوّع والتعدّد الموجودة في الحياة الإنسانية. وإنّ التعامل بروح إيجابية أو بمنظور جمالي مع حالة التعدّد والتنوّع، لا يأتي صدفة، وإنّما هو بحاجة إلى تربية وتدريب في مختلف مراحل حياة الإنسان. فكما يحتاج كلّ واحد منّا إلى أن يربّيَ عقله، ويربّي نفسه، ويربّي روحه، ويربّي جسده، هو بحاجة أيضاً أن يربّي ذائقته الجمالية.

وهنا نحن لا نتحدّث فقط عن ضرورة تنمية الذائقة الجماليّة للاستمتاع بالجمال الحسّي فقط، وإنّما نحن نقول ونعتقد «أنّ مفهوم الجمال لا ينحصر في القضايا والمسائل الحسّية، وإنّما هو أوسع من ذلك بكثير. فأنا وأنت حينما نربّي ذواتنا على الصدق مثلاً، فإنّنا نـزرع في وجودنا وحياتنا شـجرة جميلة، مزهرة، مثمرة، يراها الآخر في هذا السـلوك اللطيف والتعامل الجميل والكلمات الطيّبة



فتبعث في نفسه ما تبعثه شجرة حقيقية مورقة، مشرقة. ويشير إلى هذه الحقيقة أحد الكتّاب بقوله: إنّ الطفل الذي يفتح عينيه ليرى أُمّاً صبوحة الوجه أنيقة الثياب، عذبة الألفاظ، وينتقل في بيت تكاد النظافة تنطق في كلّ جوانبه وزواياه، ويجد الصفاء يرفرف في أنحائه من أُمَّ حانية، وأب عطوف، ينغرس حبُّ الجمال في نفسه فينشأ وهو جميل في ملبسه وفي تعامله وفي نظرته للأشياء.

فدور الأُم في تنظيم بيتها وتزيينه بما يحيله إلى جنينة يجعلنا نأخذ الدروس الأولى في التربية الجمالية، بنحو غير مقصود. ثم تأتي العوامل الأخرى في تنشئتنا تنشئة جمالية، فأصدقاؤنا الذين انحدروا من بيوتات لا يُسمَع فيها إلاّ القول الجميل، ولا يُرى فيها إلاّ التصرّف الجميل، ولا يُشمّ فيها إلاّ الأنفاس العاطرة، ولا يُلمس فيها إلاّ نبض القلوب الحانية، سيتركون بصماتهم الجميلة علينا.

ومعلَّمونا الذين يقدَّمون لنا في حبِّ وحرص وإخلاص وأُبوّة أساليبَ التعامل مع زملائنا والحياة من حولنا، تبقى وصاياهم تَرنَّ في آذاننًا مدى الحياة. وما نقرأه في كتاب الله الجميل، وفي كتاب الكون الحافل بمشاهد الجمال، إنَّ ذلك كلّه يعطينا من التربية الجماليّة ما لا تمحوه الأيام ولا تغيّره الطبائع المتقلّبة حتّى لو انقلبت مفاهيم الناس فصاروا يَرَوْنَ القبح جمالاً والجمال قبحاً»<sup>(۱)</sup>.

لهذا كلَّه، فإنَّ التربية الجماليَّة والتي هي في جوهرها تعني القبول بحقيقة التعدَّد والتنوَّع، والتعامل مع هذه الحقيقة بوصفها هي سرّ جمال الكون والإنسان، هي أحد المداخل الأساسية لتوطيد أركان السلم الأهلي. ولو نظرنا قليلاً في كلّ الممارسات التي تناقض مفهوم السلم الأهلي والتعايش الاجتماعي، لرأينا أنّ هذه الممارسات لا تنسجم والرؤية الجماليّة المتنوّعة لحياة الإنسان فرداً وجماعة.

ونحن هنا لا نتحدّث فقط عن الجمال الظاهري للإنسان، والذي يتجسّد في

<sup>(</sup>١) التربية الجماليّة، ص٨\_٨، سلسلة كتاب التوحيد، الكويت.



النظافة وحُسـن الطلعة وفي الأناقـة والزينة، وإنّما نتحدّث عـن الجمال الباطني والجوهري والذي يتجسّد في جمال البيان ورجاحة العقل والأخلاق الفاضلة.

ولو تأمّلنا في الفضائل الأخلاقية والاجتماعية كالحبّ والعفو والعفّة والخير والتعاون والكرم والتواضع لرأينا أنّ هذه الفضائل وغيرها من صميم مفهوم الجمال الذي نتحدّث عنه. وفي المقابل فإنّ كلّ الرذائل التي تضرّ بالحياة الإنسانية والاجتماعية فهي من القبيحات التي تناقض مفهوم الجمال. فالكذب قبيح، والعدوان على السلامة الخاصة والعامة قبيح، والغشّ قبيح وهكذا دواليك.

لهذا نجد أنّ التوجيهات الإسلامية، تحثّنا وتدعونا إلى تجسيد المحاسن والابتعاد كلّ البعد عن كلّ ما يشين ويُقبِّح حياتنا. فالآيات تدعونا إلى العمل الأحسن دائماً. قال تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْض زِينَةً لَّهَا لِنَبُلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً» [الكهف:٧]. والقول الأحسن: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَن دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ» [فصلت: ٣٣]. والتحيّة الأحسن ﴿وَإِذَا حُيِّيْتُم بِتَحِيَّة فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا» [النساء: ٢٨]. والتحيّة الأحسن ﴿وَإِذَا حُيِّيْتُم بِتَحِيَّة فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا» [النساء: ٢٦]. والتحيّة الأحسن وفاصُفَح الصَّفْح الصَفْح الحَيْتَ الْحَمِيلَ» [الحجر: ٨٥]. إلى غيرها من التوجيهات التي تحتَّن دوماً وفي كلّ الأحوال إلى تبنّي سلوك الجمال في حياتنا الخاصة والعامة.

لهذا فإنّ السلم الأهلي والاجتماعي، يقتضي دائماً إشاعة الجمال من حولنا فيما نكتب وفيما نرسم وفيما نعمل وفيما نبني من علاقات، لنسهم جميعاً في إضافة ولو لَبِنَة صغيرة في البناء الاجتماعي.

إنَّ مسحة جمالية هنا ومسحة جمالية هناك، بكلمة جميلة هنا وموقف جميل هناك، بتخفيف ألم هنا وبزرع ابتسامة هناك، بدعوة إلى الخير هنا ودعوة إلى الهداية هناك، يمكن أن نزيل معاً من خلال هذه الممارسات الكثير من القبح المزروع في حياتنا.



وهنا نودٌ أن نؤكّد على النقاط التالية:

إنّ الكثير من المشاكل والتوتّرات في المجتمعات المتعدّدة والمتنوّعة، ليست من وجود هذه الحالات والحقائق، وإنّما لغياب الإدارة الحكيمة والواعية لهذه التعدّديات والتنوّعات. فكلّ المجتمعات الإنسانية لا تخلو من تعدّد بنوع ما، إلاّ أنّ هذه المجتمعات تفترق عن بعضها من ناحية الطريقة وصيغ التعاملً مع حالات التنوّع الموجودة فيها. فالمجتمعات التي استطاعت أن تبلور لنفسها صيغ المشاركة و تحمّل المسؤولية العامة لكلّ مواطنيها بصرف النظر عن أصولهم. فإنّ هذه المجتمعات حقّقت استقرارها ليس بدحر خصوصيّات مواطنيها، وإنّما ببناء علاقة إيجابية و حيوية مع هذه الخصوصيّات. أمّا المجتمعات التي لم تتمكّن من بناء هذه الصيغة لمختلف العوامل والأسباب، فإنّها أضحت عُرْضة للمشاكل والأزمات المفتوحة على كلّ الاحتمالات.

لهـذا كلَّه فإنَّنا نسـتطيع القول: إنَّ جوهر المشكلة الحقيقيـة ليس وجود حالة التنـوَّع والتعدَّديـة في المجتمعـات الإنسـانية، وإنَّما في غيـاب الإدارة الواعية والحكيمة والحضارية لحالة التنوّع ومتطلَّباتها المختلفة.

إنّ تجارب المجتمعات الإنسانية، تعلّمنا أنّ الأفكار والرُّؤى والقناعات، لا تُنقل بين الناس بالفرض والقهر، وإنّما بالحرية والتداول الطبيعي للأفكار والثقافات. وإنّ المحاولات التي تُبذَل دائماً لفرض رؤية وقسر الناس على نمط واحد من الفكر والثقافة، لا تُفضي إلى نتائجَ إيجابيةٍ، حيث تتوفَّر كلّ موجبات التحرّر من قهر الفرض والقسر.

لهذا وكما يشير إلى ذلك (أدونيس) بقوله: إنّ الإفراط في فرض اتّجاه فكري على المجتمع لا يؤدي إلاّ إلى الإفراط في التمرّد عليه. والأفكار التي تفرض بالقـوّة، وتعمّـم بالقـوّة، لا تكـون موضوع إيمـان، بالنسـبة إلى معظـم العاملين



في حقول الفكر والأدب بقدر ما تكون موضوع خوف. هكذا تهيمن شكلياً، وسطحياً. وتفقد فاعليتها ومعناها. الأفكار الخلّاقة الفعّالة هي التي تولد حرّة، ويستجيب لها الناس بحريّة، من دون ترغيب ومن دون ترهيب.

من هنا فإنّ مقتضى التربية الجمالية للإنسان فرداً وجماعة هو أن لا تحتكر المعارف، وإنّ الإنسان مطلق الإنسان بإمكانه أن يستفيد من الأفكار والمكتسبات الحضارية. والثقافات الإنسانية في نتائجها الأخيرة ليست نهائية وجامدة، وإنّما هي مفتوحة على كلّ الإبداعات والمبادرات والمكاسب. ومن الظلم أن تقهر الناس على قناعات مؤقّتة ومتحوّلة باستمرار. فالحريّة بكلّ آلياتها، هي الشرط الضروري لتطوّر الثقافة، كما أنّها السبيل لتقدّم حياة الإنسان في مختلف المجالات. فلا القهر والقسر ينسجم ونواميس حياة وتاريخ الأفكار، ولا محاربة روافد الحياة الثقافية والعلمية الإنسانية، تُجدي نفعاً، وتوصلنا إلى ساحل الأمن والاستقرار. وَحْدَها الحريّة هي الكفيلة بذلك والقادرة عليه.

لعلّ من أبرز المخاطر التي تهدّد السلم الأهلي والتعايش الاجتماعي، ولا تنسجم ومبادئ وأُسس التربية الجمالية، هو خطر التعصّب الأعمى للذات وأفكارها وقناعاتها الخاصة، وذلك لأنّ هذا الخطر، بمثابة الآفة التي تلتهم كلّ عناصر الجمال وحقائق الحيوية والدينامية في المجتمعات الإنسانية.

فالتعصّب هو الذي يقود صاحبه بشكل أو بآخرَ للتعدّي على حقوق الآخرين ونواميسهم، والمتعصّب هو الذي يقوم بتصنيف الناس وفق آرائه الخاص. والأنكى من ذلك أنّه لا يكتفي بهذا التصنيف وإنّما يعمل ويتحيّن الفرص للانقضاض على الآخرين الذين اعتبرهم خارج دائرته أو لا ينسجمون وقناعاته الفكرية والثقافية. فالتعصّب هو الذي يحيل الحياة الإنسانية المليئة بصور التعدّد وحقائق التنوّع إلى ساحة لممارسة العنف والقتل الجماعي.



فاحتكار المشروعية وممارسة الوصاية على شأن الحياة والإنسان، هو الذي يدمّر كلَّ أُسس ومكوّنات السلم الأهلي والاجتماعي.

وعليه، فإنّنا نعتقد أنّ تنمية أُسس وأبعاد التربية الجمالية من احترام عميق لكلّ أشكال التنوّع الموجودة في الحياتين الطبيعية والإنسانية إلى تعزيز كلّ الفضائل الأخلاقية والاجتماعية، هو أحد السبل الأساسية لتجاوز كلّ المخاطر التي تهدّد النسيج الاجتماعي لكلّ مجتمع.

فنحن مع الحبّ والمحبّة قولاً وفعلاً، ومع احترام الإنسان بصرف النظر عن أصول العرقية وانتمائه الأيديولوجي وصيانة كلّ حقوق الخاصة والعامة. ومع الوحدة بكلّ مستوياتها، ولكنّها الوحدة التي لا تبنى على جماجم الآخرين أو خصوصياتهم الثقافية، وإنّما الوحدة التي تُبنى من خلال احترام التعدّد والتنوّع، وفسح المجال لكلّ الخصوصيّات لكي تمارس دورها في مشروع الوحدة وتمتين أواصر العلاقة بين كلّ مكوّنات الأُمّة والمجتمع الواحد.

فالسلم الأهلي لا يُبنى بنزعات الاستفراد والإقصاء، وإنّما بمبادئ الشراكة والتعاون والتعاضد وإزالة كلّ الضغائن من النفوس والعقول والسلوك.

## رابعاً بين يدي الدُّعاة

ثمّة خصائص ومميّزات عديدة، يمتاز بها الدين الإسلامي عن غيره من الأديان. ولعلّ من أهم هذه الخصائص والتي تحتاج إلى المزيد من الفهم والاستيعاب، هي ميزة وخاصيّة حريّة الاختيار وضرورة الاعتماد على العلم والمعرفة والبصيرة في اتّخاذ المواقف أو بناء القناعات والتصوّرات.. فالدين الإسلامي لا يبني أموره وقضاياه الاعتقادية والسلوكية على الجهل والتزييف والتضليل، بل على الحُجّة والبرهان والعلم.. فالإسلام يدعو الإنسان إلى



الإيمان بالله الواحد القهّار، ولكنّه الإيمان الذي يُبنى على حريّة الاختيار وعلى الحُجّة والدليل العقلي والحسّي..

لذلك نجد أنّ كلّ تشريعات الإسلام ونظمه المختلفة قائمة ومستندة على العِلم والمعرفة.. بحيث يكون الأداء والالتزام على قاعدة البصيرة، والتي تعني المعرفة الدقيقة والعميقة في آن.. لذلك نجد القرآن الحكيم يصرّح ﴿قُلْ هَـذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف:١٠٨].

فالدين الإسلامي يعتزّ أيّما اعتزاز بأنّ صبغته هي العلم والحريّة. فلا تكليف ناجز بلا علم ومعرفة، والحريّة بمعناها الواسع هي أحد شروط الإيمان والتكليف.

ولعلنا لا نبالغ حين القول: إنّ الإسلام هو الدين الفريد الذي استطاع أن يحتفظ بصورته الأصلية بين عصف الأهواء وزلزلة الآراء، فأقام حولها سدّاً من المعرفة، وضرب فوقها سرادق من البرهان، وثبّتها على أساس من القرآن، فلم تأْسَن لمّا أُسِنَت الرواسب ولم تَخْلُ لمّا خلا الجوّ، ولم تضطرب لمّا اضطربت الأعاصير. يقول تبارك وتعالى: ﴿وَلَو اتَّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ بَلْ أَتَيْنَاهُم بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَن ذِكْرِهِم مُعْرِضُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧١]. فالإسلام لا يقر القهر والإكراه، فوسيلته الدعوة بالتي هي أحسن، ولا يرتضي أن يَدْخل

لهـذا مـن الضروري اليوم بالنسـبة إلـى الدعـاة والعلماء أن يفحصوا وسـائل دعوتهـم وأن يعرضـوا مواقفهم وقناعاتهم على قِيَم الإسـلام في هـذا المجال.. فالإنسـان الـذي يمـارس القهر والعسـف لإدخـال الناس فـي دائـرة الالتزام، لا يناقض إلاّ الإسـلام نفسـه.. فهو دين الاختيار والحريّة. وعلى الدُّعاة مهما كانت الصعوبات والتحدّيات أن يلتزموا بهذا النهج، ويبتعدوا عن كلّ أشـكال العسـف



والقهر في دعوتهم إلى الإسلام.. والله سبحانه في محكم التنزيل يقول: (وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّراً وَنَذِيراً (الإسراء : ١٠٥].

وإنَّ بناء الفكر والوعي العميق، لا يكون بحشد البراهين والآراء المجرّدة عليها، وإن أوجبت اليقين أو الاقتناع بثبوتها، ولا بدّ للفكر والنفس من عملية أخرى وراء الاقتناع بها تكون الفكرة واضحة وعميقة الغور والتأثير في نفس الإنسان. وهذه العملية هي بناء حقائقَ ونماذجَ واقعيةٍ، تجسّد تلك الأفكار وتلتزم بكلّ مقتضياتها ومتطلّباتها. فالصّدق في الإيمان والعاطفة والنصيحة، له الأثر الأعظم في توجيه عقل المدعوّ ونفسه لذلك.

فالدعاة دائماً بحاجة إلى الصدق والإخلاص، لأنّ مهمّتهم صياغة الضمائر وتنشئة الأخلاق وتوجيه العواطف والمشاعر. إنّ هذه المهمة دقيقة وعميقة، فلا بـدّ فيها من مناغاة العواطف، ولا بدّ فيها من مناجاة الضمائر والمشاعر، ولا بدّ وأن تكون المناجاة في ظلال الإيمان وتحت رعايته، ليسريَ الإيمان والتهذيب من طريق الحبّ، ويسريَ من طريق القدوة، ويسريَ من طريق الإشعاع.

«وأنجح الدعاة في مهمته وأمكنهم من بلوغ غايته من استطاع أن يتحدّث إلى العاطفة بلسان العاطفة كما يتحدّث إلى الفكر بلسان الفكر وإلى الوجدان بلسان الوجدان، من استطاع أن يتغلغل إلى هذه الأعماق فيوجّه بالعمل كما يوجّه بالقول.. وعدّته في الوصول إلى هذا المدى هو الإيمان الشامل الذي يطبّق أرجاء النفس ويضيء أطرافها.

هو الفكر المؤمن والنفس المؤمنة، والضمير المؤمن، والعاطفة المؤمنة، والمشاعر المؤمنة، والخلق المؤمن»(١).

<sup>(</sup>١) محمد أمين زين الدين، إلى الطليعة المؤمنة، ص٤٥ ، مؤسسة الأعلمي، الطبعة الثالثة، بيروت ١٩٨٥م.



بهذه العدّة والأخلاقية والالتزام، تمكّن الدُّعاة عبر التاريخ من نشر الوعي والفضيلة. وهذه هي طريقة الإسلام في التربية، إنّه يتّصل بالفكر من طريق الفكر، ويتّصل بالقلب من طريق القلب، ويتّصل بالوجدان من طريق الوجدان، ويتّصل بالعاطفة من طريق العاطفة، وبالمشاعر من طريق المشاعر، ثم يلقّن مبادئه وتعاليمه بالحديث، ويلقّنها بالعمل، ويلقّنها بالإيحاء، ويلقّنها بالواقع المجسّد المحسوس، وإنّ الكلمة في ظلّ هذا الإيمان المشع يكون لها أكثر من مدلول، وإنّ الإيماءة يكون لها أكثر من أثر. فالدعوة إلى الله، لا تشرّع بثّ الحقد والكراهية، بل هي الرحمة والألفة والمحبّة.

والدعاة الذين ينفّرون الناس، بسلوكهم المزدوج وأخلاقهم الخشنة والجافة، هم يسيئون إلى الدين وإلى أنفسهم.. فالإسلام دين الرحمة ولا يجوز أن نعرضه وكأنّه دين القتل والتدمير والكراهية.. والإسلام دين صلة الرَّحِم والتعارف والأُلفة، ولا يعقل أن نبرزه وكأنّه دين القطيعة والمفاصلة بين البشر..

إنّنا اليوم بحاجة إلى إعادة النظر في المناهج والأساليب التي تساهم في تشكيل وعي الدعاة وتكوينهم النفسي والفكري.. لأنّ بعض الدعاة ومن خلال تصرّفاتهم وقناعاتهم الخاصة، يصادرون قِيَم الإسلام ويلوون عنق الحقيقة انسجاماً مع أمزجتهم وأهوائهم وميولاتهم.. فالإسلام كلّه رحمة ومحبّة وألفة، ولا يجوز أن نصوّره وكأنّه دين الانقضاض على مكاسب الإنسان والحضارة لتدميرها.

آن الأوان أن نخلّص الإسلام من فهمنا القشري والجامد والمشوّه له. لأنّ هذا الفهم ومتوالياته، هو الذي أدخل العالَم الإسلامي اليوم في الكثير من المتاهات والتحديات. ويخطئ من يتصوّر أنّ مقتضى الورع والالتزام التشدّد في الفهم والسلوك.. وذلك لأنّ هذا التشدّد والغلوّ مناقض لجوهر الإسلام القائم على الرحمة والأخوة.



فالكلمة الطيّبة هي عنوان أقوال المسلم، والعمل الصالح هو عنوان أعماله وأفعاله.. يقول تبارك وتعالى: ﴿أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيَّبَةً كَشَجرة طَيِّبَةِ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء \* تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْنَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [إبراهيم:٢٤-٢٥].

فالإسلام دين الحياة والآخرة، كما أنّ القرآن هو كتاب الحياة. لذلك فإنّ أيّة محاولة لفصل الإسلام عن الحياة أو فصل الحياة عن الإسلام، هي محاولات بائسة وفاشلة، وعليه، فإنّ الدعاة اليوم يتحمّلون مسؤولية كبرى تُجَاه مجتمعاتهم وقيمهم الإسلامية. وبإمكاننا هنا أن نحدّد مجموعة من النقاط في هذا الإطار وهي:

ضرورة الفصل والتفريق بين المزاج الشخصي للدّعاة وبين قِيَم الإسلام ومبادئه الأساسية. ولعلّنا نرتكب جريمة كبرى بحقّ قِيَمنا حينما ندمج بين أمزجتنا وميولاتنا وقِيَم الإسلام.. ولعلّ من أهم القضايا التي تلتبس فيها الرؤية بين ما هو شخصي وما هو إسلامي وقِيَميّ، هي قضيّة المرأة في المجتمع المسلم المعاصر. فالقيم والمبادئ الإسلامية واضحة وصريحة في صيانة حقوق المرأة والتعامل معها كإنسانة لها كامل الحقّ في ممارسة دورها ووظيفتها في الشأن العام.

إلاَّ أنَّ أمزجتنا وأعرافنا تحول دون ذلك، وتصاب الرؤية بالغبش حين المزج بين أعرافنا وقِيَمنا، بين أمزجتنا الشخصية وقِيَم الإسلام الثابتة. لذلك من الضروري التفريق الدائم والفصل المستمر، بين أمزجتنا الخاصة وقِيَم الإسلام.. وتتأكَّد هذه الحاجة لـدى الدُّعاة، لأنَّهم هـم الذين يتحدَّثون باسم الإسلام وقِيَمه الأساسية. فالتفريق ضرورة للوعي الاجتماعي والديني، وسبلنا إلى منع الالتباسات التي تحدث باسم الإسلام وقِيَمه الأساسية.



فقِيَم الإسلام تسعُ كلَّ تطورات الحياة، فلا نضيّقها بأمز جتنا وأهوائنا وميولاتنا الضيّقة.

عديدة هي عوامل نجاح الداعية في دعوته وعمله، إلاَّ أنَّ جوهر هذه العوامل وعمدتها هو ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾ [النحل:١٢٥]. فلا عدّة أهم من هذه العدّة، ولا أثر أكبر من الأثر الذي تتركه الأخلاق الفاضلة والابتسامة المؤمنة والإخلاص في العمل..

فالدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، ليست مقولة تقال، بل هي التزام وسلوك، نُحُلُق وممارسة، صفات ومسؤوليات.

كلّ هذه العناصر والآفاق ينبغي أن تنتظم في سياق الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة..

فلا بؤس وخشونة في التعامل، ولا اكفهرار للوجه، ولا سبّ ولا شتيمة. وإنّما الموعظة الحسنة والشعور بالمسؤولية والإرادة القويّة المسيّجة بسياج الإيمان والمحبّة.. إنّنا ندعو كلّ الدعاة وفي مختلف مواقعهم وأدوارهم، إلى إعادة النظر وفحص الكثير من ممارساتهم التي تبرز فيها أمزجتهم وميولاتهم أكثر من قِيَم الدين ومبادئه الأساسية..

من البديهيات القول: إنّ الإسلام هو دين الوحدة والاتحاد والأُلفة بين الناس. فالدين الإسلامي لا يفرّق بين الناس فَهُم سواء. ولكنّ بعض الدّعاة ولعواملَ نفسيّةٍ وفكرية وأيديولوجية واجتماعية، يمار سون التفريق، وينظرون للمفاصلة الشعورية والاجتماعية بين الناس.

فيتحوّل دور الداعية، من دور الوحدة وصناعة الأُلفة والمحبّة بين الناس، إلى



دور التمييز وبناء الحواجز النفسية والأيديولوجية بين الناس. لذلك فإنّنا ندعو كلّ الدعاة إلى الوفاء لقِيَم الإسلام وثوابته، التي تدعو إلى الوحدة والألفة.. وعلى الداعية أن يمتلك روح المسجد، فهي روح الجمع والاحتضان، فالروح المسجديّة تجمع ولا تفرّق، تستوعب المتعدّد ولا تلغيه، تحترم التنوّع ولا تحاربه.

لذلك كلّه، فإنّنا اليوم أحوج ما نكون إلى دعاة للألفة والوحدة والمحبّة وصيانة حقوق الناس وكراماتهم وأعراضهم ودمائهم.. وإلى دعاة ينشدون العدل والمساواة بين الناس.

وجماع القول: فإنَّ المشاكل والتوتَّرات التي تعانيها الكثير من بلاد العرب والمسلمين على أكثر من صعيد، بحاجة في سياق المعالجة والخروج من نفق هـذه المشاكل ومتواليات هـذه التوتَّرات، إلى منظومة ثقافية جديدة، قوامها الحريّة والتسامح والاعتراف بالآخر وصيانة حقوق الإنسان وتعميق أُسس العيش المشترك.

وَحْدَها هـذه القيـم والمبادئ، هـي التي تضبط نزعـات الاسـتقواء والتفتيت والتشـظّي، وهـي التي تعيـد صياغة العلاقة بيـن مختلف المكوّنـات والتعبيرات الدينية والمذهبية والقومية والسياسية على أُسس العدالة والمساواة.

\* \* \*





العمل الاجتماعي بين التجاذب والتصادم

ثمّة ضرورات عديدة، تدفعنا باستمرار صوب فحص واقعنا، ونقد سائدنا، بُغية التخلّص من الشوائب، والانطلاق في رحاب التقدّم والتطوّر. والساحة الاجتماعية كغيرها من الساحات تتعدّد فيها الإرادات، وتتنافس فيها المشروعات، وتختلط فيها النوازع والنزاعات، وتلتبس فيها الأولويات، ويعيش الجميع فيها تحت ضغط الواقع وإكراهاته المتعدّدة.

من هنا نحن بحاجة بين فترة زمنية وأخرى، للتأمّل قليلاً ومساءلة السائد ونقد التجربة في كلّ أبعادها ومستوياتها، وخلق الأُطر القادرة على استيعاب الجميع بكلّ تنوّعهم وتعدّدهم الكمّي والنوعي.

وفي هذا الإطار نودّ أن نتحدّث حول ثلاثة محاور، نرى أنّها تساهم في تظهير الرؤية المطلوبة تُجَاه واقع العمل الاجتماعي واستقطاباته المتعدّدة.

المحور الأول ـ ثقوب في الوعي الاجتماعي

عديدة هي المشاكل والقضايا التي تعانيها مجتمعاتنا، وتمارس دوراً سيّئاً في نظام علاقاتها الداخلية، وما يترتّب على ذلك من ضعف واهتراء وتدهور وغياب



الحدود الدنيا من متطلّبات الثقة وحسن الظنّ. ولعلّ المخاطر التي تثيرها هذه الأدران والأمراض، هي أخطر بكثير من تحدّيات الخارج ومؤامراته المتواصلة. وذلك لأنّ هذه التحدّيات بأهدافها وآليات عملها تحفّز الداخل على الاستعداد، وتوفّر إمكانية القيام لمواجهتها من قِبَل جميع شرائح المجتمع. أمّا أدران الداخل وأمراضه فهي تنخر في الجسم الاجتماعي نخراً، وتقوّض أسس القوّة والعزّة بطء وهدوء، ممّا يؤدّي إلى تأثيرها العظيم دون انتباه الكثير من الناس والمعنيين. أبَداً وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَتُمْ ظَنَّ السَّوءِ وَكُنتُمْ قَوْماً بُوراً» [الفَتح: ١٢]. فالتيجة التي توكّدها الآية الكريمة، وظنَّ السَّوء وَكُنتُمْ قَوْماً بُوراً» [الفَتح: ١٢]. وذلك لأنّ هـذا الظنّية الكريمة، وهي البوار والتردّي، مرتبطة بشكل مباشر بالمقدّمة التي تحدّثت عنها الآية. أي إنّ ظنّ السوء يقود إلى البوار والخسران. وذلك لأنّ هـذا الظنّيفيّت العلاقات الداخلية وينخر في نظام المجتمع، ممّا يؤدي في المعرّمة عنها الآية. أي إلى ظنّ السوء يقود إلى البوار والخسران. وذلك لأنّ هـذا الظنّينة العلاقات الداخلية وينخر في نظام المجتمع، ممّا يؤدي في المحصّلة الأخيرة إلى غياب كلّ أسباب القوّة في المجتمع ممّا يُفضي إلى البوار والتردّي.

لذلك ينبغي لنا أن نفحص واقعنا الاجتماعي باستمرار، ونعمل على طرد كلّ القضايا والمشاكل التي تساهم في ضعفنا وتدهورنا وخسراننا سواء إلى معارك التنمية والبناء أو معارك إفشال مخطّطات الأعداء.

وإنَّ المنطقة وعلى ضوء تطوّرات الحرب الأميركية والبريطانية على العراق، تعيش مرحلة حرجة، ممّا يتطلّب من الجميع الانتباه والتعامل مع ما يجري بروح عالية من المسؤولية. ونحن وَفْق هذا المنظور ينبغي أن نتعامل مع مشكلاتنا الداخلية، التي تساهم بشكلّ أو بآخر في تضعيف المجتمع، وإدخاله في معاركَ جزئيةٍ وهامشية، لا تُفضي إلاّ إلى المزيد من تراجع موقعنا على الصعد كافّة.

ولعـلّ من أهـم القضايا التي ينبغي أن نعمل على علاجها بشـكل سـريع، هي



تلك القضايا التي تثيرها عقلية التعصّب الأعمى، وما تثيرها هذه العقلية من أحقاد وضغائنَ تربك ساحات العرب والمسلمين الداخلية، وتفتح جروحاً وحروباً وفِتَناً، تهدّد الجميع بالاندثار والضياع.

وإنّنا كعرب ومسلمين، لا نستطيع أن نواجه أعداء الأُمّة وتحدّياتها الكبرى، إلاّ بتنقية أجوائنا وأوضاعنا من تلك الأمراض والأدران، التي تربك أحوالنا الداخلية، وتسعى نحو تفتيتنا وتشتيتنا تحت عناوين ومسمّيات مختلفة. إنّ وحدتنا الوطنية والعربية والإسلامية، تقتضي منّا جميعاً نبذَ التعصّب ومحاربة ثقافة الحقد والضغينة والكراهية، وذلك لأنّ هذه الثقافة بتأثيراتها ومتوالياتها النفسية والسلوكية، هي التي تدخلنا في نفق الضياع والتردّي. إنّنا أحوج ما نكون اليوم، إلى تعزيز وحدتنا الوطنية، وتمتين جبهتنا الداخلية.

ولايتمّ كلّ هذا إلاّ بطرد تلك الثقافة، التي تربّي الإنسان على الحقد والكراهية والفرز بين أبناء الوطن والمجتمع الواحد.. لا يمكن أن تنموَ حقائق الوحدة في أيّ مجتمع مع ثقافة التعصّب والكراهية، وذلك لأنّ هذه الأخيرة تقوّض كلّ أُسس التوافق وأسباب الوحدة وضرورات الالتحام والائتلاف.

لذلك فإنَّ عمق وحدتنا كعرب ومسلمين، مرهون إلى حـدٍّ بعيد على قدرتنا في تأسيس ثقافة اجتماعية جديدة قِوامُها التسامح واحترام الاختلاف والالتزام بمقتضيات حقوق الإنسان.

وإنَّ إيماننا العميق بأفكارنا وتصوّراتنا إلى الأمور والقضايا، ينبغي أن لا يدفعنا إلى تبنّي خيارات قسرية وعُنفية في التعامل مع الآخرين. فالقسر لا يقود إلى الإقناع والالتزام، والعنف يزيد من ابتعاد الناس عن قناعاتنا وأفكارنا. فلا يكفي أن تكون أفكار الإنسان صحيحة أو أهدافه نبيلة، وإنّما من الضروري أن يتبنّى أساليب ووسائل منسجمة ونبل الأهداف ومتناغمة وإنسانية الإنسان. وفي



الكثير من الأحيان، الذي يقود الإنسان إلى الالتزام بفكرة ما أو عقيدة ما، ليس أهدافها وغاياتها، وإنّما طبيعة الأساليب والوسائل المستخدمة للتعريف بتلك الفكرة والعقيدة. لذلك يقول تبارك وتعالى: ﴿وَلاَ تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ [فصلت: ٣٤].

فالسلوك الإيجابي والممارسة الحسنة المنضبطة بضوابط الأخلاق وحسن التعامل مع الآخر، هو الذي يقود إلى الإقناع والالتزام.. أمّا ممارسة العنف والقسر، ف لا يقود إلاّ إلى المزيد من التفلُّت من هذه الأفكار والقناعات والأهداف.. لذلك نجد أنّ التوجيهات الإسلامية، تؤكّد على ضرورة الرحمة والرفق في التعامل مع الآخرين. وهذه القيم والصفات هي القادرة وَحْدَها على نقل الإنسان من موقع الأخوة والصحبة، ومن موقع الاتّهام وسوء الظنّ إلى موقع الاحترام وحُسْن الظنّ. لذلك جاء في الحديث الشريف «إنّ الرّفق لم يوضع في شيء إلآ زانه، ولا نُزع من في الذلك على المانه، وإنّ الله رفيق يحبّ الرّفق ويعطي على الرّفق ما لا يعطي على العنف» (ال وهذه الممارسة وخيمة على استقرار المجتمع وأمنه.

فالعصبيّة بمتوالياتها المتعدّدة، والكراهية بما تنتجه من أعمال ومواقف تُجَاه الآخر، ساهمت في هزيمتنا وتأخُّرنا. وذلك لآنّنا أصبحنا نعاني دائماً من أمراضنا وأدراننا الداخلية، ولا نمتلك القدرة الكافية من جرّاء ذلك للخروج من هذه الشرنقة التي بناها أهل التعصّب لمجتمعاتنا العربية والإسلامية.

فحينما تُهتَك الحرمات وتـزداد الافتـراءات والأراجيف، يدخـل الواقـع الاجتماعـي فـي أتون المعارك العبثية، التي لا تزيـده إلاّ ضياعاً وبُعداً عن صناعة المنجز الحضاري أو الدفاع عن قضاياه الجوهرية.

(۱) رواه مسلم في صحيحه من حديث عائشة برقم (۲٥٩٣).



لذلك فإنّنا نرى أنّ ثقافة الكراهية والتعصّب في العالَم العربي والإسلامي، ساهمت في إرباك نظام الأولويات، كما أنّها خلطت الأوراق وجعلت الجميع بشكل أو بآخرَ خاضعاً لتداعياتها. ولعلّنا نقترب من الحقيقة، حين القول إنّ العلاقة جدّ قصيرة بين هذا الانشغال والخضوع والمحاولات التي تبذلها الولايات المتحدة الأميركية للهيمنة على العالَمين العربي والإسلامي والسيطرة على مقدّراتهما وثرواتهما. لهذا فإنّنا نرى في هذه الثقافة بكلّ وسائطها ومنتجاتها من الثقوب الأساسية في وعينا الاجتماعي، والتي تساهم في زيادة وتيرة تراجعنا واندحارنا. لذلك ينبغي أن يعمل الجميع لسدّ هذه الثغافة بكلّ والثقوب، حتّى يتوفّر الوعي الاجتماعي القادر على صيانة الوحدة الوطنية والمتّجه بقوة وحكمة صوب خلق موجبات التطوّر والتقدّم.

فالقلوب المظلمة بالحقد والكراهية، لا يمكنها أن تُضيء قلب أحد، وذلك لأنّ تراكم الضغينة يَحُول دون اكتشاف الطريق المناسب والسليم لممارسة الهداية والدعوة.. لذلك جاء في المأثور: «إحصدِ الشرَّ مِنْ صدْرِ غيرِك بقلعِهِ مِنْ صدرِك»<sup>(۱)</sup>.

وعليه فإنَّ خلق الوعي الاجتماعي الجديد، بحاجة إلى الأمور التالية:

لاريب أنَّ بناء الوعي الاجتماعي الجديد، وإحداث قطيعة حقيقية على المستويين المعرفي والسلوكي مع ثقافة التعصّب والكراهية، بحاجة إلى عمل متراكم يتّجه إلى بناء حقائق مجتمعية، تُعلي من شأن التسامح والحوار. وهذا يتطلّب من الجميع آحاداً وجماعات ممارسة مسؤولية تطوير الأداء والسلوك الاجتماعي المستند إلى قيم التواصل والمناقبيات الأخلاقية ومساواة الذات بالآخر.

فالوعي الاجتماعي الجديد، لا يُبنى صدفة أو من خلال جهد شريحة أو فئة من المجتمع، وإنّما يُبنى من خلال جهو د وسعي الجميع، كلّ من موقعه، ينبغي

<sup>(</sup>١) الشيخ المجلسي، بحار الأنوار، ج٧٢، ص٢١٢، الطبعة الثالثة، دار إحياء التراث العربي، بيروت ١٩٨٣م.



أن يمارس دوره ووظيفته في القطع مع ثقافة التعصّب وموجباتها الخاصة والعامة وإرساء معالم ثقافة وعي جديد تنسجم ومقتضيات الأخوة الدينية والوطنية.

إنّنا ومن مختلف مواقعنا بحاجة إلى أن نتخلّص من الأَنفَة والحميّة والإحساس المرَضي بالذات. وذلك لأنّ هذه العناصر تختزن الكثير من الآثار والأمراض التي تؤثّر على طبيعة ومفهوم الاستقرار في المجتمع. فالشعور بخيريّتك من الآخر يقود إلى التكبّر وممارسة الظلم تُجَاهه. لذلك فإنّ المطلوب أن يكون الإنسان واقعياً وموضوعياً في نظرته إلى نفسه وإلى الآخرين، فيدرس ما عنده من خصائص وما عند الآخرين من خصائص، حتّى يعرف حجمه أمام الآخر، ويعرف حجم الآخر أمامه.

فمن خلال النظرة الموضوعية والعادلة للذات والآخر، يكتشف الإنسان أبعاده الإنسانية العميقة التي تدفعه للمزيد من التواصل ونسج العلاقات الطيّبة والأخوية مع الآخرين.

لذلك نجد أنّ القرآن الحكيم، يؤكّد على حقيقة أنّ الباري عزّ وجلّ أنزل على المؤمنين سكينته، التي تنعكس في حياته الخاصة والعامة طمأنينة وهدوء النفس وملازمة التقوى في السرّ والعلن. إذ يقول تبارك وتعالى: ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوافِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكينتَهُ عَلَى رَسُولِه وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كلمَةَ التَّقُوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكلَّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ [الفتح: ٢٦]. فالإنسان بما يختزن من سكينة الإيمان ومقتضيات التقوى، يساهم مساهمة رئيسية في إرساء وعي اجتماعيٍّ جديد، ينبذ التعصّب وكلَّ أَشكال الحميَّة الجاهلية، ويعمل على نسج علاقات عميقة مع الآخر على قاعدة الاعتراف والمساواة.

فَتَعَالَـوا أَيَّها الأحبّة ومن مختلف مواقعنا، نتدرّب على ممارسـة الفضيلة بكلّ



تجلّياتها ومقتضياتها مع المختلفين معنا، وأن نزيل من قلوبنا كلّ الأغلال التي تحول دون الحوار والانفتاح والتواصل مع الآخرين. فالاختلاف في الدائرة الوطنية والإسلامية لايقود إلى الخصوصية بل إلى الحوار والفهم المتبادل والتلاقي حتّى تتبلور الرؤية ويزول الغبش وتزداد أسباب الألفة والمحبّة.

## المحور الثاني الاختلاف والتعايش السلمي

ثمّة حقيقة إنسانية ثابتة، ينبغي الاستناد إليها في عملية تطوير العلاقات الاجتماعية والإنسانية، وتجاوز كلِّ الإحن والأحقاد والضغائن التي تحدث بين بني الإنسان من جرّاء تباين وجهات نظرهم أو تناقض مصالحهم أو اختلاف مشاربهم الأيديولوجية أو ما أشبه، وهي أنَّ الاختلاف بين البشر من النواميس الكونية والاجتماعية، التي لا يمكن نفيها أو التغاضي عنها. وسيبقى سُنّة ماضية فى حياة البشر . . إذ يقول تعالى : ﴿ . . . وَلا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلاَّ مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ... ﴾ [هود:١١٨\_١٩٩]. ولكنّ هذا الاختلاف الإنساني، ليس مَدْعاة للتنابذ والنزاعات والحروب والصراعات المفتوحة، وإنّما هو مدعاة للتفاعل الإيجابي والبناء والتعاون، وذلك لأنَّ هذا الاختلاف ليس اختلاف أفضليّة قومية أو عرقية أو قبلية أو إثنية أو ما أشبه، بل هو اختلاف غائي، جعل الباري عزّ وجلّ غايته أن يكون سبباً للتبادل والتداخل والتشارك والتعايش والتعارف، وللجدل الذي يقوم عليه نظام الحياة، لذلك نجد أنَّ الدين الإسلامي، يقف موقفاً مضادًاً من كلّ حالات التفضيل الترابي بين بني الإنسان. فلا فضل لعرق على آخر، أو لنِحلةٍ على أخرى، أو لون على لون، وإنَّما هم جميعاً سواء ويبقى معيار التفاضل معياراً كسبياً بصرف النظر عن الأصل والمنبت، إذ يقول تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ . . فالتفاضل بين البشر لا يكون إلاَّ في الأمور الكَسبية، حيث إنَّ الله تعالى وفَّر لجميع الخلق كلَّ الإمكانات



والقدرات، والتباين يبدأ ويتّضح من جرّاء حجم الاستفادة من هذه القدرات بين البشر، فالاختلاف بين البشر، لا يؤسّس لأيّ عملية تفاضلية، استناداً على عِرق أو لون أو ما أشبه، وإنّما يقود للتداول والتبادل والتعاون والتعارف، حتّى يستطيع البشر الاستفادة من بعضهم البعض على مختلف المستويات والمجالات.

ولكي تتمّ هذه الاستفادة على أكمل وجه، من الضروري التعامل مع الآخرين - مهما كانت أصولهم أو ألوانهم أو قناعاتهم - على قاعدة المساواة والاشتراك في الآدمية والإنسانية، فلا نمارس عملية الإقصاء والتهميش والنبذ، ولا نتنصّل من موجبات المشترك الإنساني.

وعليه، فإنّ الاختلاف الذي هو لازمة من لوازم الإنسان، وسُنّة كونيّة واجتماعية، ليس مدعاة للشقاق والنزاع والاحتراب، وإنّما هو يؤسّس للتعايش والتعاون، ولقد أوجد الدين الإسلامي جملة من المبادئ التي تؤسّس لحالة التعايش الاجتماعي والإنساني، وأهم مبادئ التعايش الآتي:

التعارف وكسر حواجز الجهل المتبادل، وتعميق عوامل الوئام الاجتماعي.. ولعلنا لا نبالغ حين القول، بأنّ الحوار بين البشر هو الوسيلة المُثلى للتعارف وإضاءة النقاط المظلمة في العلاقات بين البشر، لذلك أكّد القرآن الحكيم على هذه القيمة، واعتبر أنّ التعدُّد والاختلاف الموجود بين البشر، ليس من أجل الاستعلاء والانزواء، وإنّما هو من أجل التعارف وكسر حواجز الجهل المتبادل وصولاً إلى تعميق عوامل أواصر التفكير الحرّ والسليم.. قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَر وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣].

ويشير الدكتور طه جابر العلواني إلى أهمية مبدأ التعارف في عملية التعايش والاستقرار بقوله: إنّ المسلمين لا يقبلون مبدأ احترام خصوصيّات الآخرين



فحسب، بل إنّهم يطالبون أنفسهم والآخرين بالوقوف مع الدّاعين لحماية الخصوصيات، خصوصيات الشعوب على تنوّعها، من لغات، وتاريخ، وآداب، وثقافات لكن لا من أجل تحويلها إلى ما يشبه العوازل الخرسانية بين البشر، وبين الأمم، بل من أجل مساعدة البشر، كلّ البشر، على إدراك إنسانيّتهم المشتركة، ونسبيّتهم، وإيجاد حالة التعارف المؤدّية إلى التآلف، الذي يقود إلى التعاون، على تعزيز ما عُرف في الإسلام بالمعروف، وأضعاف ما عُرف فيه أيضاً بالمنكر. والمعروف ما تعرفه البشرية، ويمكن أن تتعارف عليه جميعاً، وتتبنّاه، والمنكر ما تُنكره الفطرة، وترفضه طبيعتُها، ولا يمكن للناس أن يجتمعوا عليه، أو أن يقيموا بنيان حياتهم على جُرُفٍ هار، أو على أُسُسه المهتزّة، فالاختلاف ليس سبباً للجفاء والتباعد، والتباين في وجهات النظر، لا يُلغى الجوامع المشتركة بين بني الإنسان، وتعدُّد الاجتهادات ليس مدعاة للنبذ والنفي، وإنَّما كلَّ هذا يؤسَّس للانخراط في مشروع التعارف والفهم المتبادل، حتّى نشترك جميعاً في بناء حياتنا على أُسس العدالة والتعاون على البرّ والتقوى . . فالله خلقنا من نفس واحدة مهما اختلفت أحوالنا وألواننا وأفكارنا، وهذا بطبيعة الحال يقتضى منّا جميعاً العمل على إرساء معالِم التعارف المباشر على بعضنا البعض، ونبذ كلِّ أشكال القطيعة والجفاء والتباعد .. إذ يقول تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْس وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاء ﴾ [النساء: ١]. فنحن جميعاً أسرة واحدة ممتدّة، لذلك علينا توطيد أواصر هذه الوحدة بالمزيد من التعارف والتواصل، فالدين الإسلامي يُرسي مبدأ التعارف المفتوح على كلّ المبادرات والابتكارات لإنجاز مفهوم التعايش والاستقرار الاجتماعي. إذ إنَّه لا يمكننا أن نحقّق مفهوم التعايش السلمي بدون التعارف، فهذا المنهج هو الذي يُزيل الالتباسات، وينجز الأسس النفسية والسلوكية للحوار والتواصل والتعاون.

**التعاون، إذ إنّنا مطالَبون أن نوصل مفهوم التعارف بيننا إلى مستوى متقدّم** 



يؤهّلنا نفسياً وعملياً للتعاون، حيث إنّنا كمجتمعات، لا يمكن أن نثبت مفهوم التعايش السلمي بدون تطوير مستوى التداخل والتعاون بين مكوّنات الأُمّة والمجتمع والوطن.

إذ إنّ وحدة المجتمعات، بحاجة إلى تشابك مصالح مكوّناتها، وتعاون أُطرها ومؤسساتها في سياق تعميق هذا الخيار، وتجذير مشروع التعايش السلمي.

ولا ريب أنَّ إطلاق العنان للنفس، لاتَّهام الآخرين و تحميلهم ما لم يقولوه أو يؤمنوا به، يُعدَّ أحد الأسباب الجوهرية التي تَحُول دون التعاون على البرّ والتقوى بين مكوّنات الأُمّة والوطن.

فالتعاون بحاجة إلى صفات نفسية وسلوكية متبادلة قوامها الرحمة ومحسن الظنّ والثقة والتسامح وقبول الرأي المخالف، حيث إنّ هذه الصفات، تخلق مُناخاً اجتماعياً مؤاتياً إلى التعاون والتعاضد والتضامن، فليس من المعقول، أنّنا على المستوى النظري ننتمي إلى شرعة التيسير والرحمة، ولكنّنا على المستوى الواقعي نُسرِف في التشدُّد والغلُّو والتطرّف.

وإذا توفرت في بعض حُقبنا التاريخية بعض مظاهر الإسراف المذكورة، نحن بحاجة إلى تجاوزها معرفياً وفلسفياً واجتماعياً، ونعمل معاً على تنقية واقعنا بكلّ روافده من عوامل الغلُّو وأسباب التشدُّد التي لا تنسجم ومقتضيات سماحة الإسلام ورحمته.

من هنا فإنّ التعاون يقتضي التمسّك بحريّة الرأي ونفي الإكراه والاضطهاد، وتوفير كلّ مستلزمات البحث والحوار الحرّ والموضوعي، وذلك لأنّ الإكراه بكلّ صنوفه وأشكاله، يخلق واقعاً نفسياً واجتماعياً يَحُول دون التعاون، حيث ستسود حالات الخوف وغياب الثقة المتبادلة وازدياد وتيرة الهواجس المجهضة لكلّ فعل وممارسة تضامنية، وتعاونية.



العدل، وذلك لأنَّ تجاوز حقوق الآخرين، والتعدِّي على خصوصيَّاتهم، يُفضى إلى غياب الاستقرار السياسي والاجتماعي، ولا تعايش سلمي بدون استقرار، و لا استقرار بدون عدل، بحيث يُعطى كلَّ ذي حتَّ حقَّه، لذلك فإنَّ من المبادئ الأساسية للتعايش السلمي، هو ترسيخ مبدأ العدالة في الواقع الاجتماعي بحيث يسود هذا المبدأ الذي هو أساس الاستقرار في العلاقات الاجتماعية وأنماط التواصل بين مختلف شرائح وفئات المجتمع، والعدالة كقيمة كبرى، لا يمكن أن تسود في أيّ مجتمع، إلاّ إذا عمل كلّ فرد على تزكية نفسه وممارسة دوره وتحمّل مسؤوليّته وعمل على تطوير وتنمية واقعه، وذلك لأنَّ الجذر النفسي للعدالة، هو خلوّ النفس من الأحقاد الناتجة عن الحسد والكراهية والقسوة، ومن خلوّها من المطامع الناتجة من حبّ الدنيا والحرص عليها والإغراق في الشهوات، فيكون العدل نتاج المحبّة والرحمة واحترام الآخرين والثقة بهم وبإمكاناتهم وكسبهم، لذلك نجد أنَّ الذِّكر الحكيم يأمرنا بممارسة العدالة في كلّ دوائرنا، إذ يقول تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلّهِ شُهَدَاً، بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨].

فإذا كنّا جميعاً نروم الاستقرار، ونتطلّع إلى التعايش السلمي، فلا بدّ أن نعمل على توطيد أركان العدل في الواقع الاجتماعي.

لأنَّ العـدل فـي كلَّ مجـالات الحيـاة، هـو بوابـة الاسـتقرار، ومبـدأ وجوهر التعايش السـلمي، وعليه، فإنَّ الاختلاف بكلَّ مسـتوياته، ينبغي أن لا يقودنا إلى النِّزاع والشِّقاق، بل إلى التبادل والتداول والاحترام المتبادل.

ولكي تتحوّل حالة التعايش بين مكوّنات المجتمع وفئاته المتعدّدة، إلى حقيقة راسخة وثابتة، نحن بحاجة إلى الالتزام بهذا الثالوث القيمي (التعارف، التعاون،



العدالة) فهي مبادئ التعايش الراسخ، وبها نتمكّن من حماية وحدتنا ومكاسبنا، والعمل على تنمية واقعنا في كلّ الحقول والمجالات.

المحور الثالث \_ حقّ العيش المشترك

عديدة هي الأسئلة الكبرى، التي تتطلّب رؤية وإجابة حقيقية عليها. وذلك لأنّ وجود الأسئلة الملحّة في حياة الإنسان، دون توفّر إمكانية بلورة رؤية واضحة وإجابة صريحة عليها، يزيد من غبش الرؤية، ويُدخِل المرءَ في متاهات ودهاليز التردُّد والضياع. لذلك فنحن بحاجة ماسّة باستمرار إلى الإجابة على أسئلة راهننا، والبحث في صياغة رؤية متكاملة عن تحدّيات واقعنا، وسبل الخروج من مأزق وأزمات الحاضر.

ولعلّ من أهم هذه الأسئلة المطروحة اليوم: هل يمكن أن يعيش الإنسان حياة مشتركة وسليمة مع الآخر بغضّ النظر عن هُويّته ونقاط التمايز العديدة بينهما. فلا يمكن على الصعيد الواقعي أن تكون هويّات البشر واحدة أو رؤيتهم للأمور والقضايا متطابقة. إذ إنّ الاختلاف في الهُوية والرؤية والنظرة إلى الأشياء من نواميس الحياة. ولا يمكن بأيّ حال من الأحوال أن نتصوّر الحياة من دون هذه الاختلافات والتمايزات والتنوّعات. ولكن في الوقت نفسه، لا يمكن للإنسان أن يعيش وَحْدَه، منعز لاً عن الآخرين، ومنكفئاً عن المغايرين. فالتعايش مع الآخرين أضحى اليوم ضرورة، ولا فكاك منها. لذلك كيف يمكن صياغة حياتنا الاجتماعية والعامة وَفْق هاتين الحاجتين: حاجة الاختلاف والتمايز على صعيد الهُوية ونظام المعنى والتفكير. وحاجة التعايش المشترك مع الآخر المختلف المغاير. يعيش وَحْدَه، بعيداً عن الآخرين وشؤونهم المشترك مع الآخر المختلف المغاير.



حياة الإنسان، ليس ممكناً لأنّ كلّ طرف يرى في هُويّته العميقة الجدارة وأهليّة الاستمرار والغلبة والتفوّق والتمكّن. كما أنّ الانحباس في هذه الهُويّات، يضرّ بحالة الوحدة والتعاون بين بني الإنسان في دوائر حياتهم المختلفة.

فمحاولات الدمج والتذويب، لا تُفضي على الصعيد العملي، إلاَّ للمزيد من التشبّث بالخصوصيات وكلّ ما هو مميّز للذات عن الآخر. كما أنَّ مشروعات الاستغناء عن الآخرين ليست مواتية وغير ممكنة في آن.

لهـذا، نحـن بحاجـة إلـى أن نبحث فـي صياغة أخـرى للحـلّ والمعالجة، لا تلغـي حقّ الاختلاف والتنوّع والتعدّدية، كما أنّها لا تشـّرع للانحباس والعزلة أو للفوضى والانفلاش.

ولفهم هذه الظاهرة \_ كما يعبّر جوزيف ياكوب <sup>(١)</sup> \_ وما تنبئ به، لا بدّ من إدراك معنى الانقلاب التاريخي الذي تشتمل عليه، فبعد حركة توحيد طويلة أدّت إلى انتصار الدولة \_ الأُمّة في القرن العشرين \_ سيكون القرن الواحد والعشرون، دون شكّ، قرن تحطيمها، لأنّ السعي إلى الدمج المتعارض مع التفتيت، يدفع، من الآن فصاعداً التمايز قُدُماً أمامه.

إذاً، فهـذا المنعطف التاريخي الحقيقي، المترافق بشـكل متناقض مع تحرّك نحـو الكونية، يفرض تقلّباً في مفهوم الدولـة القومية، والاعتراف بإمكانية توزيع سلطة الدولة، والحكم الذاتي في إطارها، والتمايز المحلي.

ومرتكزات الصيغة التي نراها ضرورية، وقادرة في آن واحد على ضبط العلاقة بين حقّ الاختلاف وضرورات العيش المشترك، هي الأمور التالية:

(١) جوزيف ياكوب، ما بعد الأقلّيات ـ بديل عن تكاثر الدول، ص١٧، ترجمة حسين عمر، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى، بيروت ٢٠٠٤م.



نَبْذُ المساجلات والمماحكات

لعلَّنا لا نأتي بجديد حين القول: إنَّ حوار الهُويَّات مع بعضها، مع ضرورته وأهمّيته، إلاَّ أنَّه لا يستطيع صياغة العلاقة بين حقَّ الاختلاف وضرورات العيش المشترك. لأنَّ التراكم التاريخي، يحوّل الحوار إلى سجال ومماحكة، وكلّ طرف يحاول إثبات صوابية رأيه وموقفه. فتضيع في معمعة السجال الجوامع المشتركة، وتُشحن النفوس والعقول بحقائق الخلاف والنزاع والصدام.

لذلك فإنّنا نرى أنّ مِنْ مرتكزات صياغة العلاقة بين حقّ الاختلاف وضرورات العيش والوحدة، هو الخروج من شرنقة سجالات الهُوية ومماحكات الأنا والآخر إلى رحاب المواطنة بكلّ ما تعنى من مشاركة ومسؤولية وتجاوز للإحن التاريخية. وهذا لا يعنى بطبيعة الحال إنهاء الحوارات العقدية والأيديولوجية، وإنّما ما نريد قوله في هذا الصدد هو: إنَّ الحوارات العقدية والأيديولوجية تؤتى ثمارها الإيجابية، حينما يتحقَّق مُناخ من الفهم والتلاقي على قاعدة مشتركة صلبة. لذلك فإنّنا نشعر بأهمية أن تكون حوارات المختلفين بعضهم مع بعض على قاعدة الوطن والمواطنة بعيداً عن التمايزات والاختلافات العقدية والأيديولوجية والمذهبية. وحينما تتعمّق حقائق الوطن وثوابت المواطنة، يكون الحوار العقدي والأيديولوجي طبيعياً ومثمراً وبعيداً عن كلّ حالات السجالات العقيمة والمماحكات التي تزيد الإحن وتفاقم من سوء الفهم والظنّ. إنّنا نشعر بأهمية العيش المشترك، وتوطيد أسس التلاقي والتعاون، ولكنّ طريق ذلك لا يمرّ عبر المماحكات والسجالات العقيمة، وإنَّما عبر تعزيز قِيَم المواطنة ومتطلَّبات العيش المشترك. فصخب السجالات الأيديولوجية، يضيّع كلّ فرص التفاهم والتلاقي. لذلك نحن بحاجة إلى تجاوز كلّ حالات السجال والمماحكة، من



أجل إرساء دعائم للحوار والتلاقي، لا تنطلق من التباينات الأيديولوجية، بل من الجوامع الإنسانية والعقدية والثقافية.

صيانة حقوق الإنسان

لا يمكننا على المستوى العملي من صياغة العلاقة على نحو إيجابي بين حقّ الاختلاف وضرورات العيش المشترك، إلاّ بالإعلاء من شأن حقوق الإنسان، والعمل على صيانة هذه الحقوق، بعيداً عن التمايزات الأيديولوجية أو الاختلافات الفكرية والسياسية. فالعلاقة جدّ عميقة بين مبدأ العيش المشترك ومفهوم حقوق الإنسان، حيث إنّ حقوق الإنسان بكلّ ما تحتضن من قِيَم ومتطلّبات وحاجات، هي الحاضن الأكبر للمشروع المشترك.

لذلك من الضروري أن نعتنيَ بخلق الوعي الحقوقي، القادر على صيانة كرامة الإنسان.

ولابد أن يدرك الجميع أنّ قِيَمَ الدين العليا لا يمكن أن تُشرِّع للعسف والإكراه وانتقاص حقوق الإنسان. فالدين الإسلامي بكلّ نظمه وتشريعاته، جاء من أجل تحرير الإنسان وصيانة حقوقه وكرامته. لذلك فإنّ الدين هو الرافد الأول الذي ننتزع منه حقوق الإنسان الأساسية.

فبوابة العيش المشترك في كلَّ الأُمم والمجتمعات، هي صيانة حقوق الإنسان وحماية كرامته وتعزيز حضوره ودوره في مشروعات التنمية والعمران.

والاختلاف في الهُوية أو الانتماء الأيديولوجي أو القناعات الفكرية والسياسية، لا يشرّع بأيّ حال من الأحوال انتهاك الحقوق. فالاختلافات ليست سبباً أو مدعَاة لنقصان الحقوق، وإنّما تبقى حقوق الإنسان مصانة وَفْق مقتضيات العدالة ومتطلّبات العيش المشترك.



فالعيش المشترك ليس ادّعاء يُدّعى، وإنّما هو مجموعة من الحقائق والمتطلّبات تُفضي إلى صياغة الواقع الاجتماعي المتعدّد على أساس الحوار والاحترام المتبادل ونبذ ثقافة الكراهية والمفاضلة الشعورية، وتعميق ثقافة العفو وحُسن الظنّ والتسامح، فالعيش المشترك هو مشروع مفتوح على كلّ المبادرات والخطوات الإيجابية، التي تستهدف تنقية الفضاء الاجتماعي والثقافي من كلّ الشوائب، التي تعكّر صفو العلاقة وتَحُول دون تنميتها على الصُّعد كافة.

وإنّ طبيعة الأحداث والتطوّرات التي تجري في المنطقة، تدفعنا إلى القول: إنّ من الأهمية القصوى أن نتعامل مع حقّ العيش المشترك في داخل مجتمعاتنا، بوصف من الحقوق المقدّسة، التي ينبغي أن نقبض على متطلّباتها، ونعمّق موجباتها، ونمنع أيّ محاولة من أيّ جهة كانت لخدشها أو محاربة أُسسها ولوازمها. وإنّ المرحلة بكلّ تحوّلاتها المتسارعة وتحدّياتها الشاخصة بحاجة إلى تعزيز خيار ومشروع العيش المشترك، لأنّه القاعدة الصّلبة التي تمنع اختراقنا، وتَحُول دون نجاح مشاريع الهيمنة والتفتيت.







التسامح وقضايا تجديد المشروع الوطني

عديدة هي التطوّرات والتحوّلات التي تشهدها المنطقة، في هذه اللحظة التاريخية الهامّة والحسّاسة، والتي تثير الأسئلة والهواجس على أكثر من صعيد. وذلك لأنّ بعض هذه التطوّرات أشبه ما تكون بالانهيارات السياسية والاجتماعية الضخمة، التي تنقل بلداناً ومجتمعات من حالة لأخرى سياسياً واقتصادياً واجتماعياً. فما يجري اليوم في العراق من أحداث وفتن وقتل يومي لأسباب متفاوتة، هي صورة تلك الانهيارات المجتمعية التي نشير إليها.

وكأنّ المنطقة بأسرها بين خيارين: إمّا استمرار حالة الاستبداد والديكتاتورية السياسية، التي تسيطر على كلّ المقاليد والأمور، وتُلغي حركة المجتمع بكلّ عناوينه ويافطاته، أو الدخول في نفق الفوضى والفتن الطائفية والقومية وما أشبه ذلك. وهي فضاء مفتوح للقتل والتدمير والحروب المفتوحة التي تدمّر كلّ شيء في الدولة والمجتمع.

لذلك من الضروري في هذا السياق القول: إنَّ خيار الاستبداد والاستئثار والاستفراد بالقرار والقدرات، هو الذي أو صل العراق إلى ما وصل إليه اليوم. فالاحتلال الأجنبي للعراق، هو نتاج ووليد حالة الديكتاتورية المُتغوّلة والسائدة



في العراق على كلَّ المستويات. لأنَّ هذه الحالة ساوت بين استمرارها وبين العراق دولة وحريّة واستقلالاً. فكانت التتيجة سقوط الديكتاتور، واحتلال العراق، ودخول الشعب العراقي بكلَّ فئاته وشرائحه في فتن وحروب عبثيّة لا زال الشعب العراقي المظلوم يدفع ثمنها ويرزح تحت أعبائها المختلفة.

فحينما تكون المعادلة إمّا استمرار المستبد والاستبداد أو الفوضى وبروز كلّ التناقضات الاجتماعية. حينذاك ندرك أنّ هذه الانهيارات لا يمكن إيقافُ زحفها، إلاّ بصياغة معادلة جديدة في طبيعة العلاقة بين مختلف مكوّنات وتعبيرات المجتمع والوطن الواحد.

فكلَّ القوى والمكوّنات تحمل طموحات وتطلَّعات، وكلَّها وبنسب متفاوتة، بطبيعة الحال غير راضية على السائد وتتوسّل بوسائل عديدة لنيل حقوقها الواقعية أو المفترضة والوصول إلى أهدافها.

ولكن ومن خلال التجارب السياسية والثقافية العديدة والماثلة أمامنا، نستطيع القول: إنّ أو طاننا كلّها لا تتحمّل كلّ أهداف وغايات و طموحات كلّ مكوّناتها وقواها الاجتماعية والسياسية. والعراق كنموذج على ذلك، لا يمكنه أن يتحمّل طموحات وأهداف كلّ أبنائه ومكوّناته. وإنّ إصرار كلّ طرف على أقصى غاياته وأهدافه، يعني على الصعيد الفعلي الانخراط في حروب التصفية المادّية والمعنوية، واستخدام القوة العارية والوحشية في هذا الإطار، يعني أنّ غايات وأهداف ومصالح مستخدم القوة، لا يمكن الوصول إليها بالوسائل السلمية والديمقراطية، فيتوسّل بالقوة الغاشمة، ظناً منه أنّ هذه الوسيلة ستوصله إلى غاياته.

ولكـن علّمتنا التجارب أنّ هذه الوسـيلة لا تُوصِـل أيّ طرف إلى أهدافه، ولا تصـون اسـتقرار أيّ بلـد ومجتمع، وإنّما علـي العكس من ذلـك تماماً، فحروب



التهجير والتصفية الطائفية والقومية، تُعمِّق التناقضات، وتَهدِم كلَّ جسور التواصل والثقة، ولا تُوصِل إلى الأمن والاستقرار.

من هنا، فإنّنا وفي كلّ مجتمعاتنا وأوطاننا، بحاجة إلى بَلُوَرة خيار آخر، تشترك جميع الشرائح والفئات في إنضاجه وبلورته على الصعيد الاجتماعي والثقافي والسياسي. فأوطاننا ليست مزرعة خاصة بأحد، وإنّما هي لجميع المواطنين، بصرف النظر عن أصولهم ومعتقداتهم وأفكارهم. ومجتمعاتنا لا يمكن أن تُدار بالهيمنة المُطلَقة للون واحد على حساب بقية الألوان، أو لِطَيْف واحد على حساب بقيّة الأطياف، وإنّما تُدار بعقلية المشاركة التي تحتضن كلّ الأطياف، وتنظّم اختلافاتهم وتبايناتهم بوسائل حضارية، تصون أمن الجميع، وتحافظ على مكاسب واستقرار الجميع.

لهذا كلَّه فإنَّنا أحوج ما نكون في هذه اللحظة التاريخية إلى نَبْذِ ثقافة التطرُّف بكلَّ اتّجاهاتها، وتعميق ثقافة التسامح ومقتضيات العيش المشترك. ولعلَّنا لا نبالغ حين القول: إنَّ هذه الثقافة هي أمضى الأسلحة وأقواها للحفاظ على الأمن والاستقرار.

وفي سياق العمل على بَلْوَرة خيار التسامح والاعتدال في الفضاء الاجتماعي والوطني، من الضروري التطرّق إلى العناوين الفرعية التالية:

## أولاً \_ ضدّ التطرّف

ثمّة مفارقات عديدة، يشهدها الواقع الدولي بكلّ مستوياته وحقوله.. حيث التطورات العلمية والتكنولوجية المذهلة، والتي أنهت الكثير من المشكلات، وألغت الفواصل الجوهرية بين الزمان والمكان، ووفّرت إمكانات نوعية للإنسان على مختلف الصُّعد. ولكن في مقابل هذا التطوُّر العلمي المذهل والمتسارع، تبرز على السطح وفي الواقع الدولي برُمّته مشكلة وأزمة التطرّف والإرهاب،



حيث عمليات القتـل والتدمير على أُسـس الهُويـة أو الانتمـاء الأيديولوجي أو العِرْقي أو القومي أو ما أشبه.

حيث إنّنا نرى في هذا العالَم تطوّرات عملية يومية، وتقدّم بمتواليات هندسية، كما نشهد حركة تطرّف وتعصّب تجتاح مناطق العالَم، وتهدّد استقرار وأمن الإنسانية كلّها. حيث إنّ الكثير من الصراعات والمواجهات العسكرية والسياسية والاقتصادية، هي في أحد أبعادها من جرّاء هذه الظاهرة التي أضحت اليوم تهدّد واقع السلم والتعايش الإنساني.

لذلك فإنّنا نقف ضدّ التطرُّف الذي يمارس الإرهاب والقتل والتصفية المعنوية والمادّية ضدّ الآخرين من أيّ جهة صدر، أو تحت أيّ يافطة تمّ القيام به. فالتطرُّف والإرهاب من الجرائم الكبرى التي تتعرّض إليها اليوم العديد من الأُمم والشعوب.

وإنّ كلّ الشرائح السماوية والمواثيق الإنسانية، تقف موقفاً سلبياً من هذه الظاهرة، ولا يمكن بأيّ حال من الأحوال أن تقبل بخيار العنف والتطرّف والإرهاب لإنجاز أهدافها ونيل حقوقها. وذلك لأنّها ظاهرة ضدّ الحياة والإنسان، ولا تنسجم ومبادئ الشرائع السماوية والمواثيق الإنسانية. كما أنّها ليست علاجاً لأيّ مشكلة، بل على العكس من ذلك تماماً، حيث إنّ التطرُّف والإرهاب يفاقم المشكلات ويزيد من الإرباك والتدهور. لذلك فإنّنا على المستوى المبدئي والأخلاقي والسياسي، نقف ضدّ ظاهرة التطرُّف والإرهاب، وتعتبر هذه الظاهرة من المخاطر الجدّية التي تواجه راهننا، وتهدّد الكثير من منجزاتنا واستقرارنا. ودائماً التطرُّف في كِلا الاتّجاهين - الحبّ والبغض - يصادر الحقيقة، ويشرّع للإقصاء والاستبداد.. هذا تطرّف يدّعي لصاحبه من حيث يشعر أو لا يشعر أنّه الناطق الأوحد باسم القيم والدين.



فالتطرُّف يحرم الناس المشاركة في صنع الحقيقة والمعرفة، ويصادر منهم الحقّ في الاختلاف.

له وَحْدَه – المتطرّف – الحقّ في أن يخالفهم، وليس لهم أيّ حقّ في إبداء رأي مخالف له. فليس من حقّ أحد – كما يعبّر الأستاذ فهمي هويدي – أن يقف أمام الملأ ويقول: أنا الإسلام! ليس من حقّ أحد أن يتحصّن بكتاب الله، ثمّ يعلن علينا من ورائه أنّ من نَصَرَه وأيّده فقد دخل في زمرة المؤمنين الصالحين، ومن خذله أو عارضه فقد خرج على كتاب الله، وصار من أعداء الله المارقين! ليس من حقّ أحد أن يزعم بأنّه يتمتّع بحصانة إسلامية خصّته بها السماء من دون كلّ المسلمين، فرفعته فوق كلّ الرؤوس، ونزّهته عن النقد والسؤال، وأحاطته بسياج من العصمة والقداسة.

إنَّ التطرَّف يؤدِّي بصاحبه إلى الشدَّة، وتستولي عليه روح الضيق بالمخالفين، ويسارع إلى اتَّهامهم في أفكارهم ونيّاتهم وأخذهم بالشُّبهة وسوء الظنّ. وحين يسود التطرّف تُستباح الحقيقة، ويُزيَّف الواقع، وتُنتَهك السمعة والكرامة، ويُرجَم أصحاب الرأي المخالف.

لأنَّ التطرّف في العلاقات الإنسانية يجعل صاحبه منفصلاً بشكل دائم عن الذات ومبرِّراً لكلَّ ما يصدر عنها، منتقداً غيره متّهماً إياه جارحاً لكلَّ ما يصدر عنه، وادّعاء اليقين والإمساك بالحقّ والحقيقة، لا يبرّران بأيّ حال من الأحوال، فرض قناعاتك ويقينك على الآخرين. إنّ الإنسان لا يمتلك تُجاه يقينه وقناعاته إلاّ الدعوة لها والتبشير بها، ولكن بدون افتئات وتعسّف. فالالتزام الأيديولوجي ليس مبرّراً حقيقياً لممارسة القهر والاضطهاد والقوّة تُجاه الآخرين والمغايرين.

فالتطرّف لا يقـود إلى نتائج إيجابية على الصعيديـن الفردي والجماعي. ولم يسـجّل لنا التاريخ تجربةً تمكّن التطرّفُ أن يوصل صاحبه إلى الغاية المنشـودة.



بل إنّنا نمتلك العديد من النماذج التاريخية المعاكسة، حيث إنّ التطرّف فاقم من الأزمات والمشكلات، وأدّى إلى استفحال الأوضاع سُوءاً. فالتطرّف وإن استطاع في بعض النماذج والأماكن، أن يحقِّق بعض المكاسب المرحلية، إلاّ إنّه سرعان ما تحوّلت هذه المكاسب إلى هزيمة وانتكاسة إستراتيجيّة.

فالإصلاح والتطوير في الواقع الاجتماعي والإنساني، لا يتحقَّق عبر العنف والتطرّف والإرهاب. بل على العكس من ذلك، حيث إنّ الإرهاب يساهم بشكل أو بآخرَ في قضم مكاسب الراهن بدل أن يضيف لها. فلا يكفي إذن أن نلعن التطرُّف، ونبيّن مساوئه، وإنّما من المهم أن نُعمّق في نفوسنا ومحيطنا الاجتماعي وفضائنا الثقافي أُسس وحقائق الاعتدال والتسامح. وذلك لأنّ بعضاً من الناس الذين يلعنون التطرّف هم يمارسونه في دوائرهم المتعدّدة، وذلك لأنّ حقائق الاعتدال والتسامح لم تتمكّن من نفوسهم، ولم تكن جزءاً من نسيجهم الثقافي والاجتماعي.

فالمعتزلة في التاريخ كانوا أصحاب نظر عقلي، وقد حاولوا إقامة معارفهم وأفكارهم على أُسس عقليّة، لكنّهم حينما استلموا الأمور، انقلبوا إلى أُناس متشدّدين متطرّفين، فسجنوا من لم يؤمن بخلق القرآن كالإمام أحمد بن حنبل، وعذّبوه، وعرّفوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بأنّ من واجبهم قهر كافة المسلمين بقوّة السيف، والإكراه على الإيمان بأصول الاعتزال الخمسة، لذلك فإنّ العبرة بالممارسة والسلوك العملي الخاص والعام.

وبدون تزكية النفس وبناء حقائق الاعتدال والتسامح، لن نتمكّن من التخلَّص من رِبقـة التطـرُّف وآثار الإرهاب، والاحترام العميق للآخر وجـوداً ورأياً، وهذا هو أحد المعايير الأساسية لعملية التخلّص من رِبقة التطرّف ومتوالياته النفسية والسلوكية.

وإذا كنت جازماً في الإيمان بقناعاتك، فإنّ طريقك لدعوة الآخرين إليها، هو التسامح واحترام حريّات الآخرين.



وليس ممارسة الفرض والتطرّف تُجاههم، وذلك لأنّ التطرّف ينفّر الناس ويُبعدهم عن قناعاتك وأفكارك. والتسامح واحترام الآخرين، يقرّبهم إليك، ويوفّر مُنَاخاً نفسياً واجتماعياً لاكتشاف إيجابيات أفكارك وآفاقها الإنسانية.

فالتعـدُّد والتنـوُّع والاجتهادات المتواصلة، هو الذي يُمكَّننا من إدراك عمق الأشياء، ويُخرجنا جميعاً من الرؤية النمطية والجامدة للذات والآخر.

وهنا من الضروري أن نوضح حقيقة أساسية وهي: إنّ التسامح لا يعني بأيّ حال من الأحوال التفلَّت من القيم أو الميوعة في الالتزام بمقتضياتها، وإنّما يعني أنّنا في مقام العمل والتطبيق في الحياة، نرى في رؤية الآخرين تتميماً وتعميقاً لرؤية الذات وقناعاتها. وبذلك نتجاوز حالة ادّعاء وامتلاك واحتكار الحقيقة، كما لا نمارس تُجاه الآخر أيّ عملية إقصائية. بل إنّنا نرى ذاتنا في مرآة الآخر، ولا يمكن فهم الذات بشكل عميق إلاّ من خلال فهم الآخر وإدراك أفكاره وقناعاته، وبالتالي فلا بديل أمامنا إلاّ التسامح تُجاه بعضنا البعض وتنمية أنماط التواصل والتعايش فيما بين المجموعات البشرية.

وعلى هدى هذا نقول: إنّ التطرُّف الفكري والغلَّو الأيديولوجي، يناقض في ذاته ومتوالياته حقيقة الذات والتحامها بالآخر. لذلك فإنّنا نرفض هذه المظاهر، ونعتبرها من الظواهر الشاذّة، والتي تعبّر عن خلل نظري أو واقعي أدّى إلى تبنّي هذه الخيارات العنفية والمتطرّفة، والتي لا تُفضي إلاّ إلى المزيد من الانحدار والتراجع والانهيار.

وإنّنا وحتّى ننسجم ومتطلّبات قِيَمنا، ونصل إلى تطلّعاتنا وأهدافنا المشروعة، بحاجة إلى الالتـزام بمقتضيات الوسـطية والاعتدال، والتي تنبذ التشـدُّد والغلُّو كما لا تخضع لحالات الجهود والترهّل والكسل الفكري والاجتماعي.



فالدعوة إلى الإسلام، لا يمكن أن تكون عبر إلغاء قيمة العدالة والوسطية، وإنّما عبر الالتزام الخاص والعام بقِيَم الإسلام ومُثْلِه العليا.

والإسلام في كلَّ أحواله وأوضاعه، لم يشرّع للإنسان قتلَ الأبرياء والنساء والأطفال باسم الدين. وذلك لأنَّ نفس الإنسان مُصانة ومعصومة، ولا يجوز التعدّي عليها تحت أيّ مبرّر كان.

لذلك فإنّ الخطوة الأولى في مشروع نقد التطرّف وتجاوز مخاطره، هو مواجهة النزعة الأحادية الإقصائية، وذلك عبر إرساء معالِم حياة ثقافية ـ اجتماعية تهتمّ باكتشاف الآخر، ومعرفة أفكاره ومقولاته بعيداً عن المُسْبقات الأيديولوجية والفكرية.

ولنتذكّر جميعاً، أنّ صدر الإسلام يتّسع لاختلاف الآراء والاجتهادات، فلا نضيّقه بأهوائنا ونوازعنا الذاتية السيّئة. فلا بدّ لنا أن نُدير اختلافاتنا بصفاء قلب، وعفّة لسان، وحرص متبادل على صَوْنِ الكرامات، وحفظ المودّات، وأن نبتعد عن قوارص الكلم وقنون التجريح والتشهير والإسقاط وكلّ ما يسبّب ويؤدّي إلى شحن النفوس بالضغينة والبغضاء.

## ثانياً \_ العراق ووحدتنا الوطنية

ثمّة إشكاليات وتحدّيات كبرى يُثيرها الحدث العراقي، ويدفع بها إلى الواجهة طبيعة الأحداث الدامية التي تجري في العراق بشكل يومي.. ولعلّ من أهم هذه الإشكاليات والتحدّيات، هي المرتبطة بمسألة الوحدة الوطنية.. فلماذا بعد عقود طويلة من تأسيس الدولة الحديثة في العراق، تهدّد هذه الأحداث وحدته وتلاحمه الداخلي.. فهل كانت وحدته هشّة، بحيث إنّه مع أيّ حدث سياسي أو عسكري تبرز إلى الواجهة مخاطر التقسيم، وتنبري قُوىً دينيّة وسياسية واجتماعية



للتحذير من هذه المخاطر وتؤكّد على ثوابت الوحدة والتلاحم الوطني.

إنّنا اليوم بحاجة أن نتساءل وبشكل صريح لا مواربة فيه. لماذا وبعد كلّ هذه السنين، لم تترسّخ الوحدة الوطنية في الكثير من الدول والبلدان العربية والإسلامية. ولماذا يُهدَّد العراق في وحدته، وهو دولة عربية مركزية وله ثقله الاستراتيجي والتاريخي، وهو أحد أعمدة التجربة القومية في العالَم العربي في العصر الحديث.

إنّنا جميعاً معنيون بإثارة هذه الأسئلة، والبحث عن إجابات دقيقة وصريحة لهذه الأسئلة، وممارسة النقد المطلوب لكلّ التجارب السياسية، التي لم تُثبِت بشكل أو بآخر وحدتَها الوطنية، ولم تعمّق وتجذّر عوامل الائتلاف الوطني.

لاشكَّ أنَّ أعداء الأُمَّة من مصلحتهم تفتيت مجتمعاتنا و تدمير وحدتنا الوطنية، ولكن من الخطأ المميت أن نُحمِّل أعداء الأُمَّة كلَّ الثغرات ونقاط الضعف في مشروع البناء الداخلي للكثير من تجاربنا ودُولنا.. لذلك، وانطلاقاً من طبيعة الأحداث والتطورات الموجودة في العراق، من الضروري أن نعتنيَ بمسائل الوحدة الوطنية، ونعمل عبر وسائل ومبادرات متعدّدة لتحصين الجبهة الداخلية لمجتمعاتنا العربية والإسلامية.

وهـذا التحصين لا يعني الإصـرار على تلك الأخطاء السياسـية والثقافية التي كانـت تُمـارَس باسـم الوحدة، وهي فـي حقيقة الأمـر تُنتج كلّ أشـكال وحقائق التفتُّت والتشظّي . فمجتمعاتنا ليست واحدة في قوميّتها أو دِينها أو مذهبها، ولا يمكـن أن يكون معنى الوحـدة هو نفيُ بعض القوميّـات أو الأديان أو المذاهب. فكيف نخلق وحدة وطنية في ظلّ هذه التعدّديات والتنوّعات.

فـكلِّ التعدَّديـات في العـراق، تعتزَّ بعراقهـا، ولها رؤيتها للوحـدة الوطنية في



العراق.. ولعلّ من الأخطاء الكبرى التي ارتكبت في العراق ولسنينَ طويلة، هو ممارسة القهر والاستبداد والقمع لتعميم رؤية واحدة وضيّقة للوحدة في العراق.. ولقد رأينا جميعاً نتيجة هذه الرؤية وهذا الخيار حيث إنّ العراق اليوم مهدَّد في وحدته وتلاحمه الوطني.. والحلّ ليس في استبداد الدولة وتغوّلها، لأنّ هذا الاستبداد والتغوُّل ومفاعيلهما، هو الذي يُنتج بشكل دائم الحقائقَ المضادّة للوحدة بكلّ مستوياتها.

من هنا تنبع ضرورة العمل على صَوْغ علاقة ثقافية وسياسية بين مختلف المدارس والتعدّديّات الفكرية والقومية والمذهبية الموجودة في المجتمع والوطن.. ولعلّنا لا نأتي بجديد حين القول: إنّ التعدُّد بكلّ مستوياته وأشكاله في الوطن الواحد ينبغي أن لا يشرّع بأيّ حال من الأحوال إلى ممارسة الطائفية أو العنصرية ضدّ بعضنا البعض، بحيث يكون الانتماء القومي أو المذهبي، هو الذي يحدِّد مستقبل الوطن.

فالممارسات الطائفية أو العنصرية في أيّ تجربة اجتماعية، هي التي تدقّ إسفيناً عميقاً في مشروع البناء الوطني، حيث إنّها تساهم مساهمة كبرى في تفتيت المجتمع وخلق الإحن والأحقاد بين أبناء الوطن الواحد. لذلك فإنّ فريضة الوحدة الاجتماعية والوطنية، بحاجة مُلحّة اليوم، إلى الوقوف بحزم ضدّ كلّ أشكال التمييز وبثّ الكراهية بين أبناء المجتمع الواحد.. فالكراهية لا تفضي إلى الاستقرار، بل إلى التفتُّت والتشظّي، والاصطفاء لاعتبارات آنية لا يؤدي إلى الوحدة، بل على العكس من ذلك تماماً، حيث إنّه يهيّئ المناخ لبروز كلّ العوامل المضادة لها.

ولا يمكن أن نبنيَ علاقة سويّة بيـن أبناء الوطـن الواحد، إلاّ بنقـد ومنع كلّ أشكال التفاضل والتمييز بين أبناء هذا الوطن. وبصرف النظر عن عوامل التفاضل



وموضوعاته، لا يصبح أن نمارس التمييز المقيت ضدّ بعضنا البعض، لأنّ هذا التمييز هو الذي يُدخِلنا في أتون الضياع والصراع المفتوح على كلّ الاحتمالات والمخاطر.

ولعلنا لانبالغ حين القول: إنّ الشعب العراقي اليوم، يدفع ثمن تلك الرؤية والنظرية القومية الشوفينيّة، التي تعاملت مع تعدّدية المجتمع العراقي بعقلية الإقصاء والقمع.. فالوحدة في العراق وغيرها من البلدان، لا تُصان بالنظريات الشوفينيّة أو تصوّرات الاصطفاء لاعتبارات ترابية، إنّما تُصان باحترام هذه التعدّديات، وصياغة نظام علاقة بين مختلف التعبيرات والمكوّنات قائمة على الوحدة والحوار والتفاهم وتنمية المساحات المشتركة.. والوفاق الوطني يتطلّب دائماً العمل على إنهاء كلّ العناصر والمفردات الثقافية والدينية والإعلامية، التي تؤسّس للكراهية، وتشجّع على عملية التهميش على قاعدة قومية أو دينية أو مذهبية.

وعلماء المسلمين ـ كما يعبّر عن ذلك أحدهم ـ يدركون بعمق وهم يَسْعَوْن للتقريب بين المذاهب، أنّ المذهب في الإسلام لم يكن في نشأته الأولى مظهراً لانقسام المسلمين وتوزّعهم، وإنّما كان تعبيراً عن حيويّة عقلية وعملية، أدّت إلى تشعُّب الآراء ونشوء التيارات المنهجية في استنباط الأحكام الشرعية ودلالات النصوص، على النحو الذي أغنى الإسلام عقيدة وشريعة، وأتاح للمسلمين أن يمارسوا أعمق أشكال الحوار المستند إلى المنطق والعلم.. فسجّلوا في تاريخ الفكر الإنساني وتطوّره مأثرة الاستماع للرأي الآخر واحترامه..

لذلك ف إنّ احترام هـذا التعـدُّد يعني فيما يعني حمايتَه. لأنّه نِتاج الحوار والبحث الوطني والمتواصل عن الحقيقة. وحينما نطالب بحماية التعدُّد والتنوُّع في الدائرة الوطنية، فإنّنا نقصد حماية تلك القيم والمبادئ التي أنتجت ثراءً فقهياً وفكرياً وعلمياً في التجربة التاريخية الإسلامية.. فلا يمكن أن نفصل ظاهرة تعدّد



المدارس الاجتهاديّة والفقهية في تجربتنا التاريخية عن قِيَم الحوار والاعتراف بالآخر وجوداً ورأياً، ووجود المناخ الاجتماعي المؤاتي للاجتهاد بعيداً عن ضغوطات السياسة أو مسبقات التاريخ.

وإنَّ دعوتنا الراهنة إلى حماية هـذا المنجَز التاريخي، تستدعي إحياء هذه القيم والمبادئ وإطلاقها على مستوى حياتنا كلَّها، حتّى نتمكَّن من إنجاز فرادتنا التاريخية والحضارية. وهـذا بطبيعة الحال، يقتضي انفتاح المذاهب الإسلامية على بعضها في مختلف المستويات، وإزالة كلَّ الحواجز والعوامل التي تَحُول دون التواصل الفعّال بين مختلف المدارس الفقهية والمذهبية.

فالمواطنة لا تقتضي بأيّ حال من الأحوال أن تندثر خصوصيات الأفراد، بل إنّها تقتضي صياغة منظومة قانونية وسياسية لجميع المواطنين على قاعدة الاعتراف بتلك الخصوصيات، والتعامل الإيجابي والحضاري مع متطلّبات التعدّد والتنوّع بمختلف أشكاله ومستوياته. فالتعدّد المذهبي أو القومي ليس حالة مضادّة للمواطنة، بل هو الجذر الثقافي والاجتماعي لبناء مُواطنة حقيقية بعيداً عن الشعارات الشوفينيّة واليافطات الشعبوية والعدمية. فاحترام التعدّد المذهبي وحمايته القانونية والسياسية، هو الذي يوجد الشروط المجتمعية الحقيقية لبناء مواطنة متساوية في مجتمع متعدّد مذهبياً وثقافياً.

والأحداث في الساحة العراقية، ينبغي أن لا تدفعنا إلى الانكفاء والتمترُس الضيّق ضمن أُطر ويافطات خاصة. بل إنّها ـ أي الأحداث في العراق ـ تحمّلنا مسؤولية العمل على صياغة وحدتنا الوطنية، وتدفعنا إلى المزيد من الانفتاح والتواصل بين مختلف مكوّنات الوطن والمجتمع، وذلك من أجل تحصين وضعنا الداخلي وتصليب وحدتنا الوطنية وإفشال كلّ المخطّطات والمؤامرات التي تستهدف وحدتنا ومُنجزَنا الوطني.



إنَّنا نؤكِّد وفي ظلَّ هذه الظروف الحسّاسة، على ضرورة الخروج من دوائر الانتماء الضيّقة إلى رحاب الوطن والمواطنة.. ونعمل كلُّ من موقعه وإمكاناته لتعزيز الوحدة الوطنية، وتجاوز كلَّ ما يعكِّر صفوَ الوئام الداخلي..

فالوحدة الوطنية القائمة، هي مكسب الجميع، وعلى الجميع أن يحافظوا عليها بالمزيد من العمل والتوافق والتفاهم والبناء.

## ثالثاً \_ تجديد المشروع الوطني

من الطبيعي القول: إنّ وحدة المجتمعات والأوطان قبل أن تكون شعاراً، هي مشروع متكامل ينبغي أن تتوفّر فيه مجموعة من الخصائص والعوامل والمبادئ، التي تساهم في تعزيز هـذا الخيـار، ومجابهة كلِّ ما منْ شـأنه تخريب مشـروع الوحدة والألفة بين أبناء الوطن والمجتمع الواحد.

وإنّ السماح بتصدّع هذا المشروع أو ضرب بُنيتِه الأصلية، يُعدُّ جرماً خطيراً بحقّ الأُمة والمجتمع حاضراً ومستقبلاً.. لهذا، فإنّ الوحدة الاجتماعية والوطنية وضروراتهما ومتطلّباتهما ينبغي أن تتصدّر الأولويات والهموم.. وبوصف الوحدة مشروعاً ينبغي تعزيزه وحمايته، هو بحاجة إلى آليات مُتقَنة وأدوات فاعلة وإجراءات تفصيلية متواصلة. كما أنّه بحاجة إلى مراجعات فكرية وأيديولوجية، تُزيل من الأنظمة المعرفية ما يَحُول دون تعزيز هذا المشروع.

فاليوم، كلَّ بلدان المنطقة مهدَّدة في وحدتها الداخلية والوطنية، حيث تواجه تحديات ومخاطر تستهدف كيانها ووحدتها.. ولا يمكننا أمام هذا الزحف التقسيمي الذي يتغذّى من عوامل وروافد عديدة، أن نبقى مكتوفي الأيدي، وإنّما نحن بحاجة إلى منظومة مواجَهة تمكّننا من إحباط هذه المخطّطات وصيانة وحدتنا الداخلية بالمزيد من التلاحم والانسجام.



فالإرادات السياسية التي تستهدف بشكل أو بآخر التفتيت والتشظّي، لا يمكن مواجهتها بالخُطب البلاغية والرغبات المفتوحة التي لا تستند إلى إرادة وفعل متواصلَين.

إنَّ هـذه الإرادات بـكلَّ أدواتها وآليات عملها، بحاجة إلى إرادة سياسية داخلية تعقـد العـزم على الصمود والحماية وتعمل على سـدَّ الثغرات وبناء الحياة السياسية والثقافية في هـذه المنطقة على أُسس جديدة، تُنهي عقود الفجـوة والانفصال بين السلطة والمجتمع، وتعمل على توفير البيئة المناسبة والحاضنة لمشاركة جميع قوى وتعبيرات المجتمع في الحياة العامة. وَحْدَها الحياة السياسية الجديدة، التي تتجاوز حالات الاستئثار والاستفراد، هي القادرة على إحباط مخطّطات التفتيت والتشظّي ومواجهة المخاطر والتحدّيات التي تستهدف وحدتنا واستقرارنا الداخلي.. لهذا كلّه فإنّنا نشعر اليوم بأهمية تجديد مشروع الوحدة الداخلية والوطنية في كلّ بلدان المنطقة، التجديد الذي يحمي المكاسب ويواجه الثغرات. التجديد الذي يقبض يُعيد صياغة واقعه الداخلي كوسيلة حضارية لمواجهة كلّ التحديد الذي يقبض

فالتحوّلات المتسارعة والتي تجري على أكثر من صعيد ومستوى، تفرض على الجميع أهمية تجديد مشروع وحدتنا الوطنية، التجديد الذي يُزيل نقاط القصور ويعالج الثغرات ويفتح المجال القانوني والسياسي والثقافي لكلّ التعبيرات والمكوّنات للمشاركة بفعالية في البناء وصيانة المكاسب.. إنّ الوحدة كما الاستقرار حقائق ووجود يصنعه المجتمع بأفراده وجماعاته وتعبيراته، وكلٌّ مِنْ هؤلاء بحاجة إلى حماية قانونية وثقافية للقيام بدوره على هذا الصعيد.. وبذلك يعتمد وجود الاستقرار وصلابة الوحدة الداخلية على العلاقات بين الأفراد والتعبيرات المتنوّعة التي يتشكّل منها المجتمع.



من هنا، فإنّ تجديد المشروع الوطني يقتضي إعادة صياغة العلاقة بين مكوّنات المجتمع والوطن الواحد على أُسس العدالة والمساواة واحترام الخصوصيّات الثقافية لكلّ مكوّن وتعبير اجتماعي. فالوحدة ليست فرضاً وقهراً بل هي تعبير عميق عن مشاركة الجميع في صنع الحقائق والمنجز الوطني.. وكلّ الوحدات التي بُنيَت بالقهر وتغييب إرادة المجتمع بكلّ تنوّعاته، كان مآلها الفشل والتشظّي.

لذلك فإنّ تجديد المشروع الوطني يبدأ بإعادة صياغة الوعي الوطني تُجاه ذاته ووحدته.. فالوعي الذي ينبذ التعدّدية ويحارب التنوّع ويتوجَّس خيفة من الاختلاف، لا يخلق وحدةً صلبة في المجتمع الواحد.. لأنّه وعي يشرّع للقهر والتغييب والعمل بعيداً عن إرادة المجتمع وطموحاته وحقائقه.

أمَّا الوعي الذي يتشكَّل من خلال الحوار والتبادل المعرفي والاحترام المتبادل بيـن كلَّ المكوَّنـات، فإنَّـه قـادر علـى نَحْتِ ونسـج علاقـة جديدة بيـن مكوَّنات المجتمـع والوطـن.. هذه العلاقة التي تدفع بجميع التعبيرات للمسـاهمة الفعّالة في بناء الوحدة وصيانة المنجز والمكاسب.

فالوحدة الصلبة والحقيقية هي ناتج مجموع إرادة الجميع وكفاحهم وسعيهم المتواصل لبناء واقعهم ومستقبلهم.. فالوحدة ليست مقولةً مُفرَغة من مضمونها الإنساني والحضاري، بل هي عنوان لتآخي وتكاتف وتفاعل كلّ التعدّديات والتنوّعات الموجودة في المجتمع والوطن.. فالوحدة في المجتمع والوطن، لا تُبنى بسياسات التغييب والإقصاء والتهميش، بل بإفساح المجال لكلّ المكوّنات للمساهمة في الشأن العام.

وسرطان الإرهاب الـذي يجتـاح المعمورة اليـوم، لا يُواجَـه إلاَّ بالمزيد من التلاحم والتآخي والتفاهم بين مختلف المكوّنات الاجتماعية والثقافية.



فاللحظة الراهنة حسّاسة وخطيرة، وتتطلّب منّا جميعاً العمل على إنهاء ثغرات واقعنا وترميم علاقاتنا الداخلية وصولاً إلى مستوىً من العلاقات الداخلية القائمة على مبادئ العدالة والاحترام المتبادل.

وعليه، فإنَّ تجديد المشروع الوطني في هذه اللَّحظة التاريخية الهامة، يقتضي الالتزام بالعناصر التالية:

تجديد الوعي الوطني بحيث لا يكون المختلف موضوعاً للنبذ والكراهية والعداء، بل هو فضاء للحوار والتفاهم والاحترام. كما أنّ العلاقات الداخلية بين مكوّنات المجتمع، بحاجة أن تقوم على أُسس المعرفة المتبادلة التي تقود إلى توسيع المشتركات وضبط الاختلافات في حدود لا تضرّ بمفهوم الاستقرار والسِّلم الاجتماعي.. لذلك كلّه، فإنّ الخطوة الأولى في مشروع التجديد الوطني، هو في تجديد رؤيتنا جميعاً لذواتنا ولمكوّنات الوطن الثقافية والاجتماعية، بحيث تقودنا هذه الرؤية إلى المزيد من التعارف والتواصل ونسج العلاقات والتعاون على قاعدة التفاهم والاحترام المتبادل.

إنَّ الوحدات الداخلية والوطنية في كلَّ دول المنطقة، لا تُبنى بسياسات القمع والإقصاء ونهج التغييب وإفناء أو محاصرة الحقائق الثقافية والاجتماعية. بل على العكس من ذلك تماماً.. إذ إنَّ الوحدة لا تُبنى إلاّ بصيانة حقائق التعدّدية في المجتمع.. ومن يبحث عن الوحدة بعيداً عن مقتضيات احترام التعدّدية والتنوّع الموجود في المجتمع، فإنّه لـن يحصد إلاّ المزيد من التفتّت والتشظّي الكامن والصريح.. لذلك فإنّ تجديد المشروع الوطني، يقتضي العمل على تعزيز وبناء الوحدة الداخلية لـكلّ مجتمعاتنا على قاعدة احترام التعدّدية وإفساح المجال القانوني لكلّ المكوّنات للتعبير عن ذاتها وثقافتها ومساهمتها في الحياة العامة.

فطريق الوحدة هو تعزيز خيار الحريّة والديمقراطية في المجتمع.. ولا يمكن



بناء حقائق وحدوية صلبة ومتينة بعيداً عن الحريّة وصيانة حقوق الإنسان.. فالتنكيل بحقائق المجتمع العميقة، لا يُفضي إلى استقرار ووحدة، بل إلى انهيار في أُسس الاستقرار وعوامل الائتلاف والوحدة. من هنا، وفي ظلّ هذه الظروف والتطوّرات الخطيرة، نتطلّع إلى الوحدة والاستقرار، ولا سبيل أمامنا لذلك إلاّ بإصلاح أوضاعنا وأحوالنا، وإطلاق الحريّة لكلّ مكوّنات المجتمع لكي تعبّر عن ذاتها بحريّة وشفافية وتبدأ على هذه القاعدة بإنجاز دورها ووظيفتها في الوحدة والاستقرار.

وهذا بطبيعة الحال يتطلَّب السعي الجادِّ نحو تفعيل الجوامع المشتركة بين أبناء الوطن الواحد. وذلك من أجل المزيد من المعرفة المتبادلة، وتوفير المناخ النفسي والثقافي الملائم للحوار والتفاهم.

من الطبيعي القول: إنّ تجديد المشروع الوطني لا يتحقّق في الواقع الخارجي دفعة واحدة، وإنّما هو بحاجة إلى مدى زمني، حتّى يتحوّل هذا المشروع من القوّة إلى الفعل ومن النظرية إلى التطبيق.. إلاّ أنّ الشيء المهم والذي نشعر بأهميته وضرورته على هذا الصعيد، هو وجود جدول زمني يحدّد نقطة الانطلاق والبداية في مشروع التجديد والتطوير..

ف لا يكفي اليـوم أن يتمّ الحديث المجرّد عن التجديد والتطوير، وإنّما هناك حاجـة ماسّـة إلى تحديـد مدى زمني لعمليـة التجديـد والتطوير.. وبـدون هذا الجـدول الزمني وتحديد نقطـة الانطلاق، سـيتم التعامل مع شـعارات التجديد والتطوير كمحاولة لكسب الوقت وتمييع القضية.

ولاريب أنَّ تأجيل قضية تجديد المشروع الوطني سيُفاقم من المشكلات والتحديبات، وسيُدخِل المجتمع في أتون مرحلة وظروف صعبة وشبائكة على مختلف المستويات.



وإنّ تجديد المشروع الوطني هو قبل كلّ شيء موقف جديد من المواطن، موقف يَحُول دون الاستمرار في تهميشه، فهو قادر على المشاركة في صياغة حاضره وبناء مستقبله، وهو الأنسب للتعبير عن حاجاته وطموحاته، لهذا فإنّ إعادة الاعتبار للمواطن على مختلف المستويات، هو حجر الزاوية في مشروع تجديد المشروع الوطني.

وعليه، وعلى ضوء تطوّرات المنطقة المتسارعة وأحداثها الخطيرة، نحن بحاجة اليوم في كلّ دول المنطقة إلى تجديد مشروعنا الوطني وتعزيز وحدتنا الداخلية، من أجل استيعاب تطوّرات الساحة ومجابهة الأحداث التي تعصف بالمنطقة وتقودها إلى مناطق ومجالات مجهولة.







خاتمة

كلَّما ازدادت الأحداث عنفاً وتعقيداً وتوتَّرات، ازدادت المنعطفات النوعيّة في مسيرة الإنسان، وتكثَّفت التحدّيات الشاملة التي تواجه الوجود الإنساني، وتعمّقت دوائر الصراع والتدافع في الحياة الإنسانية بمستوياتها المتعدّدة.

ولا يمكن بأي شكل من الأشكال أن يخلو الوجود الإنساني من الصعاب والمشكلات والتحديات، كما أنّنا لا يمكن أن نتصوّر حياة إنسانية، بلا مشكلات وصعوبات. فهي مِلْحُ الحياة وقانونُها السرمدي، فالتدافع بين البشر في مختلف الاتجاهات، ناموس كَوْنيُّ خالد لا يمكن أن تخلو الحياة منه، ومن أشكاله المتعدّدة والمختلفة. قال تعالى: ﴿وَلَوْلاَ دَفْعُ اللّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ (البقرة: ٢٥١].

ومَهمّة الإنسان الخالدة في هذه الحياة ليس إنهاء جذور التدافع بين البشر، لأنّ هذا ليس في مقدوره، وذلك لأنّ الحياة هي التدافع بين الناس والعمل الدائم لتسخير الطبيعة واكتشاف خيراتها بما يُفيد الإنسان في جميع المجالات راهناً ومستقبلاً.

فقابلية الإنسان لممارسة شتّى أنواع هذه العملية هي جزء من الجِبِلَّة الإنسانية، لذلك، حيثما وُجِدَ الإنسان وُجِدَ قانون التدافع ولا يمكنه أن يحياً ويعيش بدون



هـذا القانون. ومَهمّة الإنسـان الكبرى في هذا الوجـود هي تنظيم حالات التدافع بين البشـر، واكتشـاف وإبداع أُطر وأشكال للتدافع الذي يتّجه إلى البناء والتعمير بدل الهدم والتخريب في الدائرة الإنسانية.

كما ينبغي أن تكون علاقة الإنسان بالطبيعة علاقة تسخير ونماء لا علاقة تدمير وفساد، وبدل أن يتّجه هذا القانون التدافع إلى تدمير الإنسان و مكتسباته التاريخية والحضارية، ويشعل الصراعات المدمّرة والحروب الشرسة التي تقضي على كلّ شيء حيّ، تكون مهمة الإنسان في هذا الوجود تنظيم هذه الحالة فتتّجه إلى التنافس والتسابق إلى الخيرات، لا التطاحن والصراعات المدمّرة.

وعبر التاريخ أبدع الإنسانُ العديدَ من الوسائل والأنماط والسياقات والأشكال، التي تُنظّم من خلالها هذه الحالة الملازمة لوجود الإنسان. فأمام كلّ تحدِّو منعطف يواجهه الإنسان، ينبغي له أن يبحث ويُبدع وسائل وسياقات تؤهّله للتكيّف الإيجابي مع هذه التحدّيات والمنعطفات، وتمكّنه من اكتشاف أفضل السُّبل وأيسرها لتسخير الطبيعة بما يفيد وينفع الإنسان قاطبة.

ولعلَّ الإخفاق الذي يصيب الإنسان في مواجهة تحدَّياته ومشكلاته، هو وليد عدم وصول الإرادات الإنسانية المختلفة إلى نمط من أنماط تنظيم الاختلافات، وتحديد أثر المشكلات وجعلها في حدودها الطبيعية، ممّا يدفع الأمور إلى حالات من الفوضى والصراع المفتوح، الذي تستخدم فيه كلَّ وسائل تدمير الخصم والقضاء عليه وإزاحته من الوجود.

ولذلك نجد أنَّ الحروب والصراعات في حياة الإنسان هي شكل من أشكال التدافع العنيف بين البشر الذي لا يمكن إلغاؤه من الوجود، ولكن الذي يمكن إلغاؤه هو الأشكال العنيفة والمدمّرة لهذا التدافع، وذلك عبر تنظيم حالات هذا التدافع، وتوطيد أُسس الاختلاف المشروع بين البشر، لذلك لا بدّ من الوعي



العميـق لهذا القانون الخالد، على أن يكون الإنسـان هو الـذي يتحكّم في وُجهَة هذا القانون، كما أنّه بجهله وهمجيّته وغروره، قد يجعله حافزاً لغصب الحقوق، وهتك المقدّسات، وإفساد الطبيعة، وقتل الإنسان بغير حقّ.

وإنّ العِلم هو سلاح الإنسان، للاستفادة من هذا القانون وجَعْلِه فضاءً ووعاءً للبناء والعمران، فكلّما ازداد الإنسان عِلماً توسّعت قدراته وإمكاناته للاستفادة من القانون، سواء في الطبيعة أو حياة الإنسان. فالجهل هو العدوّ الأول، الذي يعمل عبر جهوده إلى تحويل مجرى قانون التدافع، وبالعلم والمعرفة نتمكّن من اكتشاف أفضل الشُبل الممكنة لتنظيم خلافات البشر، وجَعلِها ثروة يغتني بها، لا إلى نقمة ووسيلة تدمير وقتل.

ولا شــك أنّ تنظيم الخلافات بين البشر وحصرها في جوانب البناء والتنمية بدل التدمير والهدم ليس بالأمر اليسير، وإنّما هو مَهمّة إنسانية شاقّة تتطلّب الكثير من الجهود والطاقات التي تصرف في هذا المجال. ومن الطبيعي أنّ بتّ الثقافة الحضارية وتربية الناس على هدى القِيَم المدنية، من العوامل الهامّة التي تساهم في توجيه حالات التدافع الإنساني إلى مجالات البناء والتقدُّم الإنساني.

وبنظرة واحدة إلى العديد من المجتمعات الإنسانية، التي استطاعت أن تُبدع لنفسها أشكالاً إيجابية وحضارية لحالات التدافع، نكتشف من خلالها أنّ للثقافة الحضارية والمدنيّة الدور المركزيّ في وصول هذه المجتمعات إلى هذه الأشكال والأنماط الحديثة من البناء والتقدّم.

وفي الاتّجاه المقابل نجد أنّ المجتمعات التي لا تتوفّر فيها الثقافةُ الحضارية التي تسمح بتعـدُّد الآراء وتجعل الاختلافات الإنسانية في حدودها الطبيعية، وتُعلي من شـأن قِيَـم الحريّة والتـداول والتسامح، ابتُليت بحروب وصراعات مدمّرة، قضت على الكثير من المكتسبات وأرجعت هذه البلدان إلى عقود سابقة.



فلا يمكننا الوصول إلى مستوى إبداع أشكالٍ، وأُطر إيجابية وإنسانية لحالات التدافع بين البشر، إلاّ بإشاعة الثقافة الحضارية، فهي جسر العبور إلى الإبداع الإنساني المتّجه إلى توطيد أُسس البناء والعمران والتسابق إلى فعل الخيرات.

ولا نعـدو الصـواب، حيـن القول إنّ المشكلة الكبـرى التي تواجِـه العالَمين العربي والإسـلامي، هي أنّه لم تتمكّن مجتمعاته بقِواها ومدارسـها المتعدّدة من تنظيم خلافاتها وجَعْلِها الحدود الطبيعية وتحويل مجراها من التدمير إلى البناء.

وبفعـل هـذا الإخفـاق والفشـل انفتحت أبـوابُ هـذا العالَم علـى العديد من التوتّرات والصراعات التي تهدّد أمنه وتدمّر مكتسـباته وتجعل مصيره ومسـتقبله في مهبّ الريح.

وسـتبقى هذه الأزمة تسـتفحل وتتضخّـم وتدمّر العديد من المكتسـبات التي حقّقها العالَمان العربي والإسلامي في العقود الأخيرة.

لذلك فإنّ انطلاقة العالَمين العربي والإسلامي وانعتاقه من أزماته ومشكلاته يتطلّبان منّا جميعاً أفر اداً ومؤسّسات وجماعات أن نبحث عن أُطر وأشكال جديدة لتنظيم خلافات الساحَتَين العربية والإسلامية، وإشاعة و تعميم الثقافة الحضارية والمدنيّة التي تجعل عالَمَينا العربي والإسلامي يستفيدان من كلّ الطاقات والإمكانات ويوظّفانها في سبيل البناء والعمران الإنساني. فالمهام المطلوبة أمام قانون التدافع الإنساني هي المزيد من اكتشاف آليات عمله وحركته، وبناء الإنسان والجماعة الوطنية القادرة على شحن النفوس و تعبئة الطاقات في سبيل العمران والبناء.

ولا يمكن أن نخرج مـن الكثير من اختناقاتنا وأزماتنـا، إلاَّ بالمزيد من تعميق وتكريس الثقافة الحضارية في فضائنا الاجتماعي والثقافي.



هـذه الثقافة التي تضبط نزاعاتنا، وتنظَّم اختلافاتنا، وتطرد من واقعنا كلَّ موجبات وعوامل الصراع العنيف والدموي. وفي سياق توطيد أركان الممارسة الحضارية في محيطنا المجتمعي، نحن بحاجة أن ننفتح ونتواصل مع المكتسبات الإنسانية والحضارية، حتّى يتسنّى لنا تطوير واقعنا وصناعة قوّتنا على أُسس العدالة والمساواة والمسؤولية.

وجماع القول: فإنّ العيش المشترك في أوطاننا اليوم، بحاجة إلى تضحية من الجميع، إذ لا تُرسى معالِم هذا العيش وحقائقه بدون هذه التضحية، وإرادة صلبة لا تخضع لضغوطات الواقع التي لا تنسجم ومنطق العيش المشترك، وعقل حكيم وواع لا يستجيب للاصطفافات الطائفية والقومية الحادّة التي بدأت بالتشكّل في مجتمعاتنا من جرّاء بعض الأحداث والتطوّرات.

فلتتّجه كلّ الجهود اليوم، ومن مختلف المواقع، صوب بناء حقائق التسامح والعيش المشترك في أوطاننا ومجتمعاتنا، لأنّها سبيل استقرارنا، وتخلّصنا من نزعات العنف والتطرّف والإرهاب.







| ٥  | المقدّمة                             |
|----|--------------------------------------|
| v  | التسامح وقضايا العيش المشترك         |
| ۹  | التسامح وآفاق السلم الأهلي           |
|    | مفهوم التسامح وقضايا العيش المشترك   |
| ٥٥ | العمل الاجتماعي بين التجاذب والتصادم |
| ۷۱ | التسامح وقضايا تجديد المشروع الوطني  |
| ۸۹ | خاتمة                                |







ــ مواليد 1966 ـ المنطقة الشرقية ـ السعودية. ــ مدير مركز آفاق للدراسات والبحوث. ــ كاتب أسبوعي في جريدة الرياض السعودية. ــ مدير تحرير مجلة الكلمة، وهي مجلة فكرية تعنى بشؤون الفكر الإسلامي وقضايا العصر والتجديد الحضارى.

## من مؤلَّفاته:

ا \_ الإسلام مشروع المستقبل، دار النخيل، بيروت. 2 - نظرات في الفكر السياسي الإسلامي ، دار الصفوة، بيروت. 3 - الإسلام، الغرب وحوار المستقبل، المركز الثقافي العربي، بيروت. 4 ـ الأهل والدولة بيان من أجل السلم المجتمعي، دار الصفوة، بيروت. 5 ـ الفكر الإسلامي المعاصر ورهانات المستقبل، المركز الثقافي العربي، بيروت. 6 ـ الأمة والدولة من القطيعة إلى المصالحة لبناء المستقبل، المركز الثقافي العربي، بيروت. 7 ـ الحضور والمثاقفة - المثقّف العربي وتحدّيات العولمة، المركز الثقافي العربي، بيروت. 8 - العولمة وتحوّلات العالم - إشكالية التنمية في زمن العولمة وصراع الثقافات، المركز الثقافي العربي، بيروت. 9 ـ الواقع العربي وتحدّيات المرحلة الراهنة، دار الإشراق الثقافي، بيروت. 10 ـ العرب ومتغيرات العراق، دار الانتشار العربي، بيروت. 11 ـ الإسلام ورهانات الديمقراطية ـ من أجل إعادة الفاعلية للحياة السياسية والمدنية، المركز الثقافي العربي، بيروت. 12 ـ الإصلاح السياسي والوحدة الوطنية ـ كيف نبني وطناً للعيش المشترك، المركز الثقافي العربي، بيروت. 13 - الحوار والوحدة الوطنية في المملكة العربية السعودية، دار الساقي، بيروت. 14 ـ العرب ورهانات المستقبل ـ تأملات في المسألة الوطنية، كتاب جريدة الرياض، عدد 119. 15 - الآخر وحقوق المواطنة، مركز الراية للتنمية الفكرية، دمشق. 16 ـ شغب على الصمت، مركز الراية للتنمية الفكرية، دمشق. 17 - ظاهرة العنف في العالم العربي - قراءة ثقافية، كتاب الرياض، عدد 144 . 18 - أوليات في فقه السنن في القرآن الحكيم، مركز الراية للتنمية الفكرية، دمشق. 19 ـ التسامح وقضايا العيش المشترك، دار أطياف. 20 ـ الحوار المذهبي في المملكة العربية السعودية: رؤى متنوعة، دار أطياف (بالاشتراك). 21 ـ العرب ودولة الإنسان، دار أطياف. 22 ـ الطريق إلى التسامح، دار أطياف. 23 - ضد الطائفية، المركز الثقافي العربي، بيروت. 24 ـ تحرير الدينى الدولة المدنية طريقاً، دار الانتشار العربي، بيروت. 25 ـ المواطنة والوحدة الوطنية في المملكة العربية السعودية ( بالاشتراك) النادي الأدبي بحائل. 26 ـ سؤال الثقافة في المملكة العربية السعودية، دار أطياف.

- 27 \_ الطريق إلى المواطنة، دار أطياف.
- 28 فقيه المفكّرين ومفكّر الفقهاء، المركز الإسلامي الثقافي، بيروت.